
Le Monde libertaire - n°1844
novembre 2022

Fédération anarchiste

- 1/ -

IRAN: RÉVOLTE OU RÉVOLUTION?...
Quand vous commencez à lire ces lignes un nom et un slogan vous sont déjà familiers: Mahsa Amini et 

«Femme, Vie, Liberté». Mais qui était Mahsa? Pourquoi ce slogan? Est-ce une révolte ou une révolution qui 
se passe sous vos yeux en Iran?

L’échec de la révolution de 1979 suivie par l’instauration d’un régime théocratique n’est plus à démontrer. 
Ce régime est la résultante d’une anicroche historique dont la dénomination même est un oxymore, Répu-
blique islamique: une république pourrait être théocratique? Une théocratie pourrait être démocratique?

Quand les femmes sont victimes d’une révolution

Ce régime n’a jamais pu, ni voulu, modérer ou répondre aux antagonismes de la société iranienne. Il les 
a aggravés et empirés. Il a toujours essayé de créer une crise pour cacher la précédente. Il a englouti la 
société dans une réaction plus que moyenâgeuse. Il a installé un véritable apartheid sexiste contre la moitié 
de la société: les femmes.

La lutte des femmes pour leur émancipation ne date pas d’hier: Bibbi Maryam Bakhtiari est une fi gure 
importante de la Révolution constitutionnaliste de 1905-1906 d’Iran. Elle a pris fait et cause pour les droits 
des femmes. Elle s’opposa à un mollah réactionnaire qui s’appelait cheikh Fazlollah Nouri.

Mais l’émancipation des femmes rencontra aussi des accrocs quand elles-mêmes ne furent pas de 
véritables actrices et que les évolutions sociétales ne furent pas prises en considération. Reza Pahlavi le 
fondateur de la dynastie des Pahlavi, dont le fi ls a été renversé en 1979, voulut imposer l’interdiction du 
port du voile islamique. Il décréta le 8 janvier 1936 l’interdiction du hijab dans les écoles, universités et ad-
ministrations. Des millions de femmes ont alors décidé ou ont été obligées par leurs pères, frères ou maris 
de rester cloîtrées dans les maisons. Six ans plus tard, le ministère de la «culture» de la même monarchie 
ordonna que les femmes n’aient plus le droit d’entrer dans les écoles, universités et administrations de l’État 
sans hijab islamique!

L’ayatollah Khomeiny s’est emparé du leadership de la révolution de 1979. Il avait l’appui fi nancier des 
commerçants du Bazar (la bourgeoisie commerçante), très importante à l’époque. Il avait aussi le réseau 
organisationnel des mosquées que le Chah (le roi) avait laissé libre, contrairement à toutes les autres oppo-
sitions de gauche, marxistes ou même nationalistes qu’il avait réprimées. Khomeiny a toutefois bien compris 
que, malgré les appuis fi nancier et organisationnel, il n’arriverait pas à renverser le régime. Il a alors promis 
monts et merveilles à tout le monde y compris aux femmes, en disant par exemple que le hijab ne serait pas 
obligatoire. Cette promesse n’a pas duré longtemps. Le 11 février 1979, le régime du Chah fut renversé et 
le 8 mars 1979 Khomeiny déclara: «Les femmes doivent sortir avec le hijab islamique... On m’a dit que les 
femmes circulent nues dans les administrations». La résistance féminine n’a pas tardé. Les femmes étaient 
dans la rue le même jour, à l’occasion du 8 mars, et cinq jours plus tard contre le hijab islamique obligatoire. 
Elles disaient entre autre: «La liberté est universelle» et «Nous n’avons pas fait la révolution pour régresser».

Au cours de ces quatre décennies de vie néfaste, le régime des mollahs a sans cesse renforcé son arse-
nal législatif misogyne. Il a aussi mis en place des moyens de répression énormes, dont une partie spéciale-
ment contre les femmes. La patrouille Ershad (Guidance) ou police des mœurs est un moyen de répression 
principalement anti-femme, sous forme de vans blancs et verts avec quatre policiers dont deux femmes à 
bord. Le budget dédié à cette patrouille pour l’année en cours est deux fois et demi supérieur au budget des 
urgences médicales du pays. L’opacité statistique ne permet pas d’avoir un bilan des persécutions de la 
police des mœurs mais des féministes avaient donné des chiff res il y a huit ans pour une année: 2.910.798 
rappels à l’ordre, 225.134 engagements écrits dans les vans de respecter le hijab et 18.171 poursuites judi-
ciaires. Les femmes d’Iran désobéissent majoritairement à la loi du hijab islamique obligatoire.



- 2/ -

Quand une mèche de cheveux allume une explosion

Mahsa Amini était une jeune femme kurde iranienne de 22 ans, en voyage à Téhéran avec sa famille 
le 13 septembre. Un van de la police des mœurs l’arrête devant une station de métro, non pour absence 
de hijab mais pour un foulard mal mis laissant apparaître une mèche de cheveux, une forme de résistance 
depuis des décennies pour des jeunes comme elle. Le frère de Mahsa leur dit: «N’arrêtez pas ma sœur, 
nous sommes étrangers ici». Chaque mot de cette phrase a un sens important. Voilà un frère qui défend 
sa sœur, alors que le régime demande aux hommes d’imposer aux membres féminins de leur famille le 
respect des règles archaïques religieuses. Il leur dit aussi: «Nous sommes étrangers». Le régime a toujours 
considéré les Kurdes comme des étrangers dangereux. Un Kurde n’a, par exemple, pas le droit de se pré-
senter comme candidat aux élections présidentielles, car légalement un candidat ne peut être que chiite et 
la plupart des Kurdes sont sunnites. Les Kurdes comme les Baloutches, les Azéris, les Arabes et toutes les 
autres nationalités vivant en Iran n’ont même pas le droit de pratiquer leur langue dans les écoles, adminis-
trations etc... Le persan est la seule langue offi  cielle. Et il est fort probable qu’une fois Mahsa embarquée, 
les policiers l’aient battue plus fort s’apercevant de son accent. Mahsa est décédée à l’hôpital trois jours 
plus tard d’après les autorités, ou peut-être avant car elle avait reçu des coups mortels à la tête avant son 
transfert à l’hôpital.

Le choc de la mort de Mahsa a été tel que les protestations ont commencé devant l’hôpital le 16 sep-
tembre. Les réseaux sociaux explosent avec l’hash-tag #Mahsa_Amini (en persan) de telle sorte que le 
record de tous les temps de Twitter est battu.

Le régime, eff rayé par une telle ampleur de protestations, fait tout ses eff orts pour que les obsèques de 
Mahsa dans sa ville kurde de Saghez soient très calmes, mais il échoue totalement. Plusieurs centaines 
de personnes se rassemblent. Deux événements majeurs se passent au cimetière: les femmes retirent leur 
hijab et tournent en l’air les foulards, un petit groupe de participants crie: «Femme, Vie, Liberté» en kurde 
(mots venus du Rojava où les femmes du Y.P.J. ont vaincu Daech).

Les protestations continuent encore plus d’un mois après la mort de Mahsa. Des centaines de milliers de 
femmes participant aux protestations retirent leur hijab pendant les manifestations ou brûlent leur foulard. 
«Femme, Vie, Liberté», scandé pendant les obsèques de Mahsa, se répand d’abord dans d’autres villes 
du Kurdistan d’Iran puis, comme une traînée de poudre, dans plus de 131 villes où les protestations sont 
en cours. De plus, chaque nationalité a traduit ces trois mots dans sa langue: arabe, azéri, turkmène, ba-
loutche, lur, etc. La République islamique n’aurait jamais cru que la mort d’une jeune femme kurde pourrait 
créer une telle solidarité entre les gens de diff érentes cultures et nationalités qu’elle a toujours essayé de 
diviser. 

Quand la répression est impuissante

Le régime des mollahs crée toujours une crise pour couvrir la précédente, là aussi il a perdu. Il nie la 
mort de Mahsa par coups mortels à la tête en déclarant qu’elle avait des maladies chroniques. Les protes-
tations se développent et les Pasdaran (Gardiens de la révolution) vont bombarder les bases des groupes 
et partis kurdes d’Iran au Kurdistan d’Irak. Les Baloutches, à l’autre extrémité du pays, manifestant en signe 
de solidarité avec les Kurdes, sont massacrés massivement, au moins 91 morts pour la seule journée du 
30 septembre. Les étudiants se solidarisent et protestent avec les Kurdes et les Baloutches à Téhéran, on 
les embastille dans les universités. Pour faire encore plus diversion, on provoque un grand incendie dans la 
prison d’Evin, l’une des plus sécuritaires du monde où des centaines de prisonniers politiques sont détenus, 
et on dit que les prisonniers de droit commun en sont responsables.

Les révoltes précédentes, en particulier celles de 2018 et 2020, avaient des causes telle l’augmentation 
du prix des produits de première nécessité et des carburants. Elles se sont déroulées sur quelques jours et 
ont été durement réprimées. Pour la révolte de 2020, Amnesty International parle de plus de 350 morts et 
Reuters de plus de 1.500. Les protestations actuelles sont entrées dans leur deuxième mois et continuent. 
Le mouvement actuel paraît s’adapter à la coupure totale ou restriction d’Internet en choisissant d’autres 
modes d’organisation, ce qui n’a pas été le cas précédemment. Les gens faisaient des manifestations spo-
radiques sans les annoncer auparavant, alors que, dans le mouvement actuel, les protestataires annoncent 
des dates pour une ville ou une autre et les événements ont bel et bien lieu. Des manifestants utilisent aussi 
d’autres tactiques. Une date était donnée pour la très importante ville d’Ahvaz pour vendredi mais toute la 
ville était en mouvement la veille. Si, pendant les révoltes précédentes, les populations les plus pauvres ur-
baines et périurbaines étaient les principales participantes, maintenant l’on constate l’engagement d’autres 



couches et classes sociales. Rien qu’à Téhéran, les manifestations sont aussi nombreuses dans les quar-
tiers extrêmement pauvres du sud de la mégapole que ceux plus huppés du nord. Jamais un mouvement 
n’avait entraîné un soutien artistique aussi large que maintenant: le nombre de chansons révolutionnaires, 
de dessins, de réalisations vidéo du mouvement actuel, en seulement un mois, n’a jamais eu d’égal. Les très 
jeunes écoliers et surtout les lycéennes n’avaient jamais pris une part aussi importante qu’actuellement. Ils 
manifestent pratiquement tous les jours, elles se présentent sans hijab aux classes puis descendent dans 
les rues et jettent parterre les photos de Khamenei, qu’elles ont déchirées de leurs manuels scolaires. Les 
ouvriers commencent à débrayer et faire grève non pour des revendications d’augmentations de salaire, 
dont ils ont pourtant fortement besoin, mais pour protester contre la répression politique. Les ouvriers des 
fi rmes non étatiques de l’industrie pétrolière, une industrie clé en Iran, ont déjà fait grève et le régime a ar-
rêté plus de 100 d’entre eux. On a coupé leur Internet mobile pour qu’ils n’envoient pas d’informations. On a 
même coupé l’eau courante et l’électricité de leurs camps et dortoirs, alors qu’ils travaillent dans des zones 
du pays où la température atteint quelquefois les 50 degrés. Un autre signe dans le mouvement actuel est 
la solidarité internationale, jamais constatée auparavant.

La répression est féroce. Selon un bilan publié par une organisation des droits de l’homme non gouver-
nementale, au 18 octobre 2022, 31ème jour du mouvement, 215 personnes, dont 27 de moins de 18 ans, ont 
été tuées dans les manifestations partout en Iran. Les blessés se comptent par milliers. Le nombre d’arres-
tations arbitraires est inconnu. Rien qu’à Tabriz, la police politique a préventivement arrêté 1.700 personnes 
en raison des appels aux manifestations et de l’importance historique de cette ville azérie.

Ce n’est qu’un début?

Alors, révolte ou révolution? Citons la réponse de Djaafar Azimzadeh de l’«Union Libre des Ouvriers 
d’Iran», basée dans le pays, mais interdite. Il a été plusieurs fois emprisonné pour son militantisme ouvrier. 
Il a publié un article le 17 octobre qui a pour titre: «Insurrection du peuple d’Iran, une grande Révolution 
historique»:

«Le monde est témoin de la formation de la plus grande Révolution du 21ème siècle en Iran... Cette Ré-
volution aura, chemin faisant, de gigantesques conséquences non seulement en Iran mais dans tout le 
Moyen-Orient et même dans le monde... C’est une Révolution pour les libertés et l’égalité... Cette Révolution 
est celle des femmes, des jeunes, des adolescents, des ouvriers, des enseignants et des écoliers de l’ère 
informatique et d’échanges d’informations mondiales...».

Nader TEYF.

--------------------

- 3/3-


