
Le Monde libertaire - n°1844
novembre 2022

Fédération anarchiste

- 1/3 -

ÉCOLOGIE, SCIENTISME ET RELIGION...
À partir du 19ème siècle, la science moderne se voulait un moyen de rompre avec les récits mythologiques 

aux fondements des religions, comme la Bible pour le christianisme, et de lutter contre les superstitions qui 
ont permis à l’Église de maintenir son emprise aux côtés des seigneurs.

Mais certains penseurs l’ont aussi conçue comme une façon de réorganiser la société autour de nou-
veaux clercs, laïcs et déconfessionnalisés, parlant au nom de la technique et du progrès. À la fi n de sa vie, 
Auguste Comte prône ainsi une «Église positiviste» qui s’occuperait notamment du culte des morts.

Le scientisme de l’écologue Haeckel

Le fondateur de l’écologie(1866), le biologiste prussien Ernst Haeckel, procède de la même façon. Sa 
philosophie, le «monisme» qui postule l’unité de l’inerte et du vivant, veut réaliser «le lien entre la religion et 
la science» comme l’indique le titre de l’un de ses livres (1893). La Ligue moniste qu’il fonde en 1906 compte 
cinq mille membres en 1911.

Haeckel, qui vend à son époque davantage de livres que Darwin, est souvent considéré comme un 
athée, ce qu’il n’est pas. Certes, il fréquente les congrès des libres penseurs, mais il le fait non par démarche 
anti-religieuse mais parce que, en tant que protestant luthérien, il lutte contre la papauté et le catholicisme.

Il se fait aussi le chantre d’un darwinisme interprété dans un sens gladiateur, où l’emporterait le plus 
adapté dans la loi de l’évolution, donc le plus fort. Cela lui permet de combattre le socialisme qui plaide pour 
une égalité qui, selon lui, n’existe pas dans la nature.

Le darwinisme pénètre facilement dans les sociétés protestantes (Allemagne, Royaume-Uni, Scandina-
vie, États-Unis...), car sa vision de la nature rude et sauvage peut être assimilée à une œuvre de Dieu. Pour 
les calvinistes puritains, on peut pré-comprendre Dieu dans la nature, voire aussi dans les autres religions 
non chrétiennes d’où leur intérêt pour les religions indiennes ou orientales (Emerson, Thoreau, Muir, Léo-
pold, Holston III, partisans du New Age...).

Le darwinisme gladiateur et l’écologie

Le darwinisme plaît aux naturalistes américains car il légitime l’idée d’une lutte au sein d’une nature sau-
vage contre les Indiens ou les bisons et la promotion d’une agriculture moderne fondée sur l’écologie. On 
peut à la fois exploiter la nature dont Dieu nous donne les fruits, mais aussi la protéger, car c’est une œuvre 
de Dieu. Le racialisme de Haeckel, qui établit une hiérarchie des races où les Noirs sont en bas, n’est en 
outre pas pour déplaire à une société traversée par la question noire.

Le livre du botaniste luthérien danois Eugen Warming sur L’Écologie des piantes (1895) devient rapide-
ment un must chez les naturalistes américains qui, à leur congrès de Madison (1893), décident d’adopter 
l’écologie comme discipline synthétique en lieu et place de la géographie botanique ou bien de la sociolo-
gique végétale.

Cet adoubement n’est pas neutre. Car l’écologie, telle que la conçoivent Haeckel, ses disciples et leurs 
successeurs jusqu’à Park et l’École de Chicago, se fonde sur une lecture biologique et organiciste du 
monde. La verticalité hiérarchique d’une lutte pour l’existence entre espèces, et au sein d’une même es-
pèce, supplante la lecture horizontale d’une géographie qui analyse la répartition des espèces non pas 
biologiquement, mais en fonction des espaces et des pluralités socio-culturelles.



- 2/3 -

Les camps du bien et du mal

Le monisme favorise toute explication mono-causale, approche que l’on retrouve de nos jours où n’im-
porte que phénomène environnemental passe par la moulinette du «climat» (et du «changement clima-
tique», tautologique puisque, par défi nition, le temps change tout le temps).

De la lutte pour l’existence, le botaniste américain Frédéric Cléments tire deux conceptions redoutables 
au cours de la première moitié du 20ème siècle. Sa théorie du climat postule qu’une formation végétale évolue 
conformément à la vie - naissance, maturité, décès - et correspondance avec un milieu physique bien défi ni. 
Il y aurait donc une sorte ce programmation inéluctable du vivant que l’être humain ne peut modifi er qu’au 
risque d’être considéré comme un «perturbateur» (vocabulaire typiquement policier).

Corollaire de cette approche, Cléments considère le monde du vivant - être humain y compris -, sous 
l’ange du normal et du pathologique. Mais oublie que le pathologique lui-même relève aussi du normal 
puisque, comme l’a brillamment montré l’épistémologue Georges Canguilhem, la maladie est propre à l’ac-
tivité humaine: sans elle pas de bonne santé, et réciproquement.

De ces conceptions découlent une écologie savante un certain nombre de concepts et d’approches 
traçant les camps du bien et du mal: les prédateurs et les proies, le pur et l’impur, le sacré et le non-sacré. 
Sous une apparence ingénue l’écologie savante véhicule peu à peu une conception hygiéniste et puritaine 
du monde tournant autour du péché religieux ou laïc. Le concept d’«espèces invasives» promue en écologie 
par le zoologue britannique Charles Elton, un social-darwinien convaincu, reprend par exemple sous une 
forme anthropomorphique le risque que ferait courir dans la société humaine l’arrivée d’immigrants.

L’écologie savante et le capitalisme vert

Au lendemain de la Seconde guerre mondiale, l’écologie savante change de statut. Jusque-là, elle est 
limitée à certaines opérations (restauration des sols après le Dust Bowl, renaturation des milieux avec Aldo 
Léopold...) et à des politiques de préservation («réserves» naturelles avec un terme jusque-là utilisé pour 
mettre à l’écart les Indiens; «parc nationaux» qui servent à forger une identité nationale autour du mythe de 
la wilderness...).

Désormais, changeant d’échelle et de fonction, elle se préoccupe des ressources naturelles dans une 
visée à la fois économique (conserver, protéger) et géopolitique (combattre la démographie du Tiers-Monde 
et la tentation communiste). Le tout opère sur fond de malthusianisme (prétendre que les êtres humains sont 
trop nombreux pour éviter de partager les richesses).

Les conférences internationales de Denver (1948) et de Lake Success (1949) alertent sur la question 
des ressources fossiles en prônant des mesures alternatives (recyclage, ressources non fossiles, électronu-
cléaire, économie d’énergie). Elles jettent les prémisses du capitalisme vert par le biais d’un argumentaire 
savant, scientiste en fait.

Deux ouvrages retentissants et très bien diff usés promeuvent l’écologie comme science globale avec 
des accents catastrophistes et messianiques. Dans l’un, Fairfi eld Osborn Jr parle de «crise fi nale de la civi-
lisation» (La Planète au pillage, 1948). Dans l’autre, William Vogt évoque un imminent «jour du Jugement 
écologique» (Road to Survival, 1948).

Après la destruction atomique de Hiroshima et Nagasaki, l’élite américaine - dont font partie ces deux 
essayistes, le premier vivant confortablement des revenus de sa famille millionnaire et du zoo du Bronx qu’il 
dirige, le second étant stipendié par le précédent à la tête d’une fondation pour la conservation - se complaît 
ainsi cyniquement dans la fausse bonne conscience en agitant la menace de l’eff ondrement.

Le scientisme et l’écologisme

La religion monothéiste qui repose sur la peur apocalyptique devient un sous-texte conscient ou in-
conscient de nombreuses déclamations environnementales. La presbytérienne bigote Rachel Carson com-
mence son Printemps silencieux (1962) par une véritable parabole de type biblique. Elle annonce la mort des 
oiseaux, des abeilles et des arbres victimes des produits chimiques tout en écrivant que «cette ville n’existe 
pas», qu’elle «ne connaît aucun endroit qui a fait l’expérience de tous les malheurs» qu’elle «décrit». Mais 
elle ajoute aussitôt que «cette tragédie imaginaire pourrait aisément devenir une réalité brutale que nous 



connaîtrons tous». Dans ce prophétisme à l’état pur, l’usage du «conditionnel» («pourrait») est rapidement 
transformé en voix active par les journalistes pressés et les prophètes de malheur qui généralisent tout.

Sur le plan politique, les anciens personnalistes et les protestants comme Denis de Rougemont ou 
Jacques Ellul pilotent la structuration du courant écologiste en ralliant les naturalistes et les marxistes désa-
busés qui ont remplacé la philosophie de l’histoire par une naturalisation du social.

L’écologie réunit amoureux de la nature et gestionnaires du capitalisme vert sous l’aune consensuelle de 
la science. Elle se déploie: Programme des Nations Unies sur l’Environnement lié au Sommet de Stockholm 
(1972), publication du Rapport Meadows (1972) commandité par l’oligarchique Club de Rome (1972), des 
rapports comme Blueprint for Survival (1972), du Rapport Brundtland (1987) ou ceux du G.I.E.C. (centré 
sur le climat, mais dont les décideurs nous demandent de faire pénitence en mangeant moins de viande).

Elle devient un véritable scientisme pour qui seule la science a raison (= certains savants, en réalité), tout 
en édulcorant le principe fondamental du doute méthodologique et en prétendant que le consensus règne. 
Elle prend ainsi la forme d’une religion avec ses textes sacrés, son clergé et ses croyants plus ou moins 
fanatiques, jusqu’à la jeune Greta Thunberg qui vient de déclarer que «ce serait une erreur de fermer les 
centrales nucléaires» puisque «d’après le G.I.E.C., l’énergie atomique peut contribuer à un nouveau mix 
énergétique sans carbone» (Le Monde, 14 octobre 2022).

Philippe PELLETIER.

Le Puritanisme vert, aux origines de l’écologisme, Paris, Le Pommier, 2021.
Écologie et géographie, une histoire tumultueuse (19ème-20ème siècle), Paris, CNRS Éditions, 2022.

--------------------

- 3/3-


