Le Monde libertaire - n°1844
novembre 2022

Fédération anarchiste

ECOLOGIE, SCIENTISME ET RELIGION...

A partir du 19¢™ siécle, la science moderne se voulait un moyen de rompre avec les récits mythologiques
aux fondements des religions, comme la Bible pour le christianisme, et de lutter contre les superstitions qui
ont permis a I'Eglise de maintenir son emprise aux cétés des seigneurs.

Mais certains penseurs l'ont aussi congue comme une fagon de réorganiser la société autour de nou-
veaux clercs, laics et déconfessionnalisés, parlant au nom de la technique et du progrés. A la fin de sa vie,
Auguste Comte prone ainsi une «Eglise positiviste» qui s’occuperait notamment du culte des morts.

Le scientisme de I'’écologue Haeckel

Le fondateur de I'écologie(1866), le biologiste prussien Ernst Haeckel, procéde de la méme fagon. Sa
philosophie, le «monisme» qui postule I'unité de I'inerte et du vivant, veut réaliser «le lien entre la religion et
la science» comme I'indique le titre de I'un de ses livres (1893). La Ligue moniste qu’il fonde en 1906 compte
cing mille membres en 1911.

Haeckel, qui vend a son époque davantage de livres que Darwin, est souvent considéré comme un
athée, ce qu’il n’est pas. Certes, il fréquente les congres des libres penseurs, mais il le fait non par démarche
anti-religieuse mais parce que, en tant que protestant luthérien, il lutte contre la papauté et le catholicisme.

Il se fait aussi le chantre d’un darwinisme interprété dans un sens gladiateur, ou I'emporterait le plus
adapté dans la loi de I'évolution, donc le plus fort. Cela lui permet de combattre le socialisme qui plaide pour
une égalité qui, selon lui, n’existe pas dans la nature.

Le darwinisme pénétre facilement dans les sociétés protestantes (Allemagne, Royaume-Uni, Scandina-
vie, Etats-Unis...), car sa vision de la nature rude et sauvage peut étre assimilée a une ceuvre de Dieu. Pour
les calvinistes puritains, on peut pré-comprendre Dieu dans la nature, voire aussi dans les autres religions
non chrétiennes d’ou leur intérét pour les religions indiennes ou orientales (Emerson, Thoreau, Muir, Léo-
pold, Holston Ill, partisans du New Age...).

Le darwinisme gladiateur et I’écologie

Le darwinisme plait aux naturalistes américains car il Iégitime I'idée d’'une lutte au sein d’une nature sau-
vage contre les Indiens ou les bisons et la promotion d’'une agriculture moderne fondée sur I'écologie. On
peut a la fois exploiter la nature dont Dieu nous donne les fruits, mais aussi la protéger, car c’est une ceuvre
de Dieu. Le racialisme de Haeckel, qui établit une hiérarchie des races ou les Noirs sont en bas, n'est en
outre pas pour déplaire a une société traversée par la question noire.

Le livre du botaniste luthérien danois Eugen Warming sur L’Ecologie des piantes (1895) devient rapide-
ment un must chez les naturalistes américains qui, a leur congrés de Madison (1893), décident d’adopter
I'écologie comme discipline synthétique en lieu et place de la géographie botanique ou bien de la sociolo-
gique végetale.

Cet adoubement n’est pas neutre. Car I'écologie, telle que la congoivent Haeckel, ses disciples et leurs
successeurs jusqu’a Park et 'Ecole de Chicago, se fonde sur une lecture biologique et organiciste du
monde. La verticalité hiérarchique d’une lutte pour I'existence entre espéces, et au sein d'une méme es-
péce, supplante la lecture horizontale d’'une géographie qui analyse la répartition des espéces non pas
biologiquement, mais en fonction des espaces et des pluralités socio-culturelles.

-1/3 -



Les camps du bien et du mal

Le monisme favorise toute explication mono-causale, approche que I'on retrouve de nos jours ou n'im-
porte que phénoméne environnemental passe par la moulinette du «climat» (et du «changement clima-
tiquey, tautologique puisque, par définition, le temps change tout le temps).

De la lutte pour I'existence, le botaniste américain Frédéric Cléments tire deux conceptions redoutables
au cours de la premiére moitié du 20°™ siécle. Sa théorie du climat postule qu’une formation végétale évolue
conformément a la vie - naissance, maturité, décés - et correspondance avec un milieu physique bien défini.
Il y aurait donc une sorte ce programmation inéluctable du vivant que I'étre humain ne peut modifier qu’au
risque d’étre considéré comme un «perturbateur» (vocabulaire typiquement policier).

Corollaire de cette approche, Cléments considére le monde du vivant - étre humain y compris -, sous
'ange du normal et du pathologique. Mais oublie que le pathologique lui-méme reléve aussi du normal
puisque, comme I'a brillamment montré I'épistémologue Georges Canguilhem, la maladie est propre a I'ac-
tivité humaine: sans elle pas de bonne santé, et réciproquement.

De ces conceptions découlent une écologie savante un certain nombre de concepts et d’approches
tracant les camps du bien et du mal: les prédateurs et les proies, le pur et I'impur, le sacré et le non-sacreé.
Sous une apparence ingénue 'écologie savante véhicule peu a peu une conception hygiéniste et puritaine
du monde tournant autour du péché religieux ou laic. Le concept d’ «especes invasives» promue en écologie
par le zoologue britannique Charles Elton, un social-darwinien convaincu, reprend par exemple sous une
forme anthropomorphique le risque que ferait courir dans la société humaine I'arrivée d’'immigrants.

L’écologie savante et le capitalisme vert

Au lendemain de la Seconde guerre mondiale, I'écologie savante change de statut. Jusque-Ia, elle est
limitée a certaines opérations (restauration des sols aprés le Dust Bowl, renaturation des milieux avec Aldo
Léopold...) et a des politiques de préservation («réserves» naturelles avec un terme jusque-la utilisé pour
mettre a I'écart les Indiens; «parc nationaux» qui servent a forger une identité nationale autour du mythe de
la wilderness...).

Désormais, changeant d’échelle et de fonction, elle se préoccupe des ressources naturelles dans une
visée a la fois économique (conserver, protéger) et géopolitique (combattre la démographie du Tiers-Monde
et la tentation communiste). Le tout opére sur fond de malthusianisme (prétendre que les étres humains sont
trop nombreux pour éviter de partager les richesses).

Les conférences internationales de Denver (1948) et de Lake Success (1949) alertent sur la question
des ressources fossiles en pronant des mesures alternatives (recyclage, ressources non fossiles, électronu-
cléaire, économie d’énergie). Elles jettent les prémisses du capitalisme vert par le biais d’'un argumentaire
savant, scientiste en fait.

Deux ouvrages retentissants et trés bien diffusés promeuvent I'écologie comme science globale avec
des accents catastrophistes et messianiques. Dans 'un, Fairfield Osborn J" parle de «crise finale de la civi-
lisation» (La Planéte au pillage, 1948). Dans l'autre, William Vogt évoque un imminent «jour du Jugement
écologique» (Road to Survival, 1948).

Aprés la destruction atomique de Hiroshima et Nagasaki, I'élite américaine - dont font partie ces deux
essayistes, le premier vivant confortablement des revenus de sa famille millionnaire et du zoo du Bronx qu'il
dirige, le second étant stipendié par le précédent a la téte d’'une fondation pour la conservation - se complait
ainsi cyniquement dans la fausse bonne conscience en agitant la menace de I'effondrement.

Le scientisme et I’écologisme

La religion monothéiste qui repose sur la peur apocalyptique devient un sous-texte conscient ou in-
conscient de nombreuses déclamations environnementales. La presbytérienne bigote Rachel Carson com-
mence son Printemps silencieux (1962) par une véritable parabole de type biblique. Elle annonce la mort des
oiseaux, des abeilles et des arbres victimes des produits chimiques tout en écrivant que «cette ville n’existe
pas», qu’elle «ne connait aucun endroit qui a fait I'expérience de tous les malheurs» qu’elle «décrity. Mais
elle ajoute aussitét que «cette tragédie imaginaire pourrait aisément devenir une réalité brutale que nous

-2/3 -



connaitrons tous». Dans ce prophétisme a I'état pur, 'usage du «conditionnel» («pourrait») est rapidement
transformé en voix active par les journalistes pressés et les prophétes de malheur qui généralisent tout.

Sur le plan politique, les anciens personnalistes et les protestants comme Denis de Rougemont ou
Jacques Ellul pilotent la structuration du courant écologiste en ralliant les naturalistes et les marxistes désa-
busés qui ont remplacé la philosophie de I'histoire par une naturalisation du social.

L’écologie réunit amoureux de la nature et gestionnaires du capitalisme vert sous I'aune consensuelle de
la science. Elle se déploie: Programme des Nations Unies sur 'Environnement lié au Sommet de Stockholm
(1972), publication du Rapport Meadows (1972) commandité par 'oligarchique Club de Rome (1972), des
rapports comme Blueprint for Survival (1972), du Rapport Brundtland (1987) ou ceux du G.L.E.C. (centré
sur le climat, mais dont les décideurs nous demandent de faire pénitence en mangeant moins de viande).

Elle devient un véritable scientisme pour qui seule la science a raison (= certains savants, en réalité), tout
en édulcorant le principe fondamental du doute méthodologique et en prétendant que le consensus regne.
Elle prend ainsi la forme d’une religion avec ses textes sacrés, son clergé et ses croyants plus ou moins
fanatiques, jusqu’a la jeune Greta Thunberg qui vient de déclarer que «ce serait une erreur de fermer les
centrales nucléaires» puisque «d’apres le G.I.LE.C., I'énergie atomique peut contribuer a un nouveau mix
énergétique sans carbone» (Le Monde, 14 octobre 2022).

Philippe PELLETIER.

Le Puritanisme vert, aux origines de I'écologisme, Paris, Le Pommier, 2021.
Ecologie et géographie, une histoire tumultueuse (19°™-20°m siécle), Paris, CNRS Editions, 2022.

- 3/3-



