
Le Monde libertaire - n°1838 - avril 2022
Fédération  Anarchiste

EN FINIR AVEC L’ANARCHO-CAPITALISME...

Deuxième partie:

L’origine américaine du libertarianisme

Les anarcho-capitalistes auto-proclamés relèvent du libertarianisme qui ne se confond pas avec le cou-
rant libertaire, ni dans l’histoire, ni dans les principes. L’idée libertaire est forgée par Joseph Déjacque en 
1858, en tant que socialisme libertaire, tandis que les «libertariens» (libertarians) s’appuient sur le concept 
anglo-américain de liberty. En tant que droits civils donnant la liberté, liberty se distingue, voire s’oppose, à 
freedom, en tant que liberté de mouvement et émancipation (libération).

Le courant libertarien est essentiellement présent aux États-Unis pour deux raisons historiques et idéolo-
giques. D’une part, il hérite de la mentalité des founding fathers, des protestants puritains partis en Amérique 
fonder l’utopie de la Nouvelle-Jérusalem, en opposition aux diktats de la monarchie anglaise et de l’Église 
anglicane (1). Ils deviennent des Insurgents face au pouvoir de la Couronne britannique à qui ils arrachent 
l’indépendance. Les États-Unis constituent ainsi le pays où réussit la première lutte de libération nationale. 
Le libéralisme économique et politique y est gravé dans la Constitution et les mœurs.

D’autre part, le libertarianisme s’appuie en partie sur l’histoire des expériences utopiques (communau-
tés fouriéristes, magasins fondés sur l’échange déterminé par l’acheteur et le vendeur, système de bons 
d’échange...). Il en reprend la théorisation, anti-gouvernementale, individualiste, fondée sur le respect inté-
gral de la propriété pour tous (Josiah Warren, William Greene, Stephen Pearl Andrews, Benjamin Tucker, 
Lysander Spooner...). Il est essentiellement hostile au communisme et au socialisme considérés comme 
consacrant le gouvernement.

À partir du milieu des années 1960, les libertariens américains ne retiennent de l’anarchisme indivi-
dualiste que sa critique farouche de l’État et sa préférence pour la propriété privée, mais de façon ad hoc. 
Concernant la première critique, il faut entendre «gouvernement» ou «État fédéral», sinon la «société» tout 
court. Les libertariens reviennent ainsi à l’erreur commise par l’école germanique de philosophie qui consi-
dérait État comme synonyme de société. Quant à la seconde, la propriété privée, elle est supposée répartie 
de façon égale entre tous, mais ils ne nous disent pas comment ils y parviennent.

Leur hostilité envers les monopoles s’attache surtout aux monopoles d’État, de droit, et pas vraiment aux 
monopoles économiques constitués par les trusts.

Les libertariens ne se confondent pas avec les libertaires

Les libertariens américains arrivent en fait à point nommé, historiquement et géographiquement, là en-
core pour deux principales raisons. D’une part, dans le double cadre de la crise économique des années 
1930, en partie apurée par la Seconde Guerre mondiale, et de la «Guerre froide» entre bloc occidental et 
bloc communiste, les démocraties libérales ont dû concéder un certain dirigisme économique (le keyné-
sianisme, en gros), ainsi des améliorations sociales encadrées par l’État (retraites, assurance-maladie et 
chômage, etc...).

D’autre part, la société de consommation de masse, qui se développe en occident grâce aux mesures 
précédentes, remet en cause le système de valeurs et le fonctionnement social traditionnels désormais 
jugés conservateurs, archaïques et sclérosant, comme entravant même le nouveau marché des loisirs 
et du spectacle. Dans le domaine des mœurs, les libertariens prônent la liberté absolue, privée, que cela 
concerne l’homosexualité, la pornographie ou l’avortement. Ces secteurs, également lucratifs, sont par ail-
leurs soutenus par des groupes de pression, plus ou moins homogènes.

- 1/2 -

(1) Pelletier Philippe (2021): Le Puritanisme vert, aux origines de l’écologisme. Paris, Le Pommier, 434 pages.



- 2/2 -

Or, dès le milieu des années 1970, le système keynésien s’essouffl  e, la crise des ressources renchérit les 
coûts, la fi nanciarisation mondiale de l’économie s’annonce. Le néo-libéralisme perce au Royaume-Uni, aux 
États-Unis et au Japon aux débuts des années 1980, gagne ensuite les autres pays grâce au ralliement des 
sociaux-démocrates tandis que le bloc communiste s’eff ondre. Tout le travail idéologique des libertariens 
vient alors légitimer, et conforter, le démantèlement des systèmes de protection sociale, les privatisations et 
le redéploiement économique de l’État. Il justifi e par principe toutes les privatisations. Il rejoint les théories 
parallèles de l’école économiste autrichienne (Friedrich Hayek, Ludwig von Mises...) et des monétaristes de 
l’École de Chicago (Milton Friedman...).

Ces «anarcho-capitalistes» soutiennent néanmoins les activités régaliennes de l’État (police, armée, 
diplomatie), donc l’État, même s’il existe des désaccords entre eux à propos de leur possible privatisation 
(par exemple l’armée de conscription remplacée par le mercenariat). Libéraux sur les questions dites «so-
ciétales» (sexualité, addictions...), leur économie de désirs fondée sur le libre marché bute sur la réalité 
historique et actuelle de cet État qu’ils n’arrivent pas à dépasser. Du coup, une fraction d’entre eux se reven-
diquent du «minarchisme», ou État minimum.

À qui profi te la confusion?

À partir des années 1990, les nouvelles technologies viennent bouleverser la donne. Les possibilités 
ouvertes par la Toile permettent d’envisager des échanges libres et gratuits d’individu à individu, consacrés 
par l’expression peer-to-peer.

Les libertariens s’engouff rent dans ce système, qu’ils créent en partie. Ils le présentent comme modèle 
social, tout en en faisant un terrain d’investissement fi nancier: non seulement les logiciels ou les cascades 
de services à distance, mais aussi les crypto-monnaies qui peuvent revenir dans le marché standard. Or 
chacun est à même de constater que tout cela est de moins en moins gratuit, de plus en plus contrôlé. C’est 
un peu comme le trottoir sur lequel nous marchons: il a l’air gratuit, mais en réalité, il ne l’est pas. Quelqu’un, 
quelques-uns, ont «payé».

Selon Malabou, ce «cyber-capitalisme» serait cautionné par un «cyber-anarchisme», pirates et hackers y 
compris. Le tout constituerait un supposé «anarcho-capitalisme». Cette méthode de confusion, outre qu’elle 
analyse mal le capitalisme, ressemble fi nalement à celle des agents bolcheviques qui visaient à se débar-
rasser des «anarcho-syndicalistes».

Comme chez un grand nombre d’intellectuels de gauche, et même de militants parfois libertaires, joue 
en outre chez la philosophe un eff et de mode par rapport à ce qui vient d’Amérique. Tandis que la French 
theory, dont elle est d’ailleurs une spécialiste, a fasciné les intellectuels américains, notamment ceux qui, 
en multipliant les confusions, ont glosé sur le «post-anarchisme» brillamment critiqué par Vivien Garcia, les 
approches nord-américaines s’exportent à rebours (2). Elles pénètrent les milieux académiques français et 
certains espaces militants sans véritable esprit critique (post-anarchisme, communautarisme exacerbé, so-
ciété conçue comme addition de minorités, transectionnalité, horizontalité, écologie profonde...) (3).

Elles permettent en partie de se démarquer de la droitisation post-fasciste mariniste et post-nazie zem-
mourienne qui sévit actuellement en France, mais cela n’est pas suffi  sant. Car l’une des grandes forces des 
capitalistes qui bossent aussi bien à la City londonienne qu’à la Silicon Valley californienne, et de plus en 
plus par télé-travail (merci la Toile, merci le Covid), consiste à absorber tout ce qui ne contrevient pas leur 
recherche du profi t, et à étouff er, ou récupérer, le plus possible les tendances contraires. Quelques geeks 
désespérés, quelques militants désemparés, vont-ils alors se qualifi er d’anarcho-capitalistes par ironie et 
pour faciliter la confusion?

Philippe PELLETIER,
 1er février 2022.

--------------------

(2) Garcia Vivien (2007): L’Anarchisme aujourd’hui. Paris, L’Harmattan, 270 pages.

(3) Garcia Renaud (2021): Le Désert de la critique, déconstruction et politique. Paris, L’Échappée, 2ème éd., 274 pages.


