
Le Monde libertaire - n°1832 - octobre 2021 
Fédération  Anarchiste

LA LIBERTÉ SELON L’ÉCOLOGIE SOCIALE DE 
BOOKCHIN...

La liberté est l’un des thèmes principaux qui parcourent l’œuvre de Murray Bookchin (1921-2006).

Sur le plan pratique, sa conception qu’il a d’elle, entre en adéquation avec les principes fondamentaux de 
l’anarchisme: refus de l’autoritarisme et du parti jacobin, critique de la bureaucratie, promotion de la pensée 
libre. Mais sur le plan théorique, elle soulève des questions.

Bookchin lui donne en eff et des fondements scientistes en mobilisant l’écologie savante et en conser-
vant, malgré des apparences contraires, des reliquats marxiens. Or l’anarchie n’est pas une science, mais 
une situation. L’anarchisme n’est pas non plus une science, même s’il s’appuie sur l’approche scientifi que 
pour améliorer notre connaissance et combattre l’obscurantisme intrinsèque à toute religion, fût-elle préten-
dument celle «des pauvres».

Une tendance scientiste

Bookchin pose d’emblée une diffi  culté majeure de compréhension puisqu’il ne fait pas la distinction entre 
l’écologie en tant qu’état d’un écosystème et l’écologie en tant que science, qui est historiquement datée et 
épistémologiquement située (1). Autrement dit, on ne sait pas vraiment à laquelle des deux il se réfère dans 
ses propos.

C’est dans un texte de 1984 qu’il donne sa défi nition la plus précise de la liberté du point de vue de 
l’écologie savante. Mais c’est la plus problématique, au-delà de son jargon. Selon lui, «la liberté à l’état 
naissant est déjà présente dans l’auto-directivité de la vie comme telle, spécifi quement dans l’eff ort actif d’un 
organisme pour être lui-même et pour résister à toutes les forces externes qui vicient son identité [...] Ainsi 
conçu [par l’activité métabolique d’auto-conservation, attribut crucial de la vie], chaque organisme est en 
quelque sens ‘‘volontaire’’, tout comme il est “sélectif“ face à ses besoins et “intentionnel’’ lors qu’il perpétue 
son bien-être. [...] La faible liberté en germe grandit avec la richesse croissante de la complexité écologique 
qui conforte la vie en évolution synchronique avec des écosystèmes en évolution [...]. Car la liberté n’a de 
sens que s’il existe des choix pouvant être réalisés sans altération et que des agents puissent sans entraves 
les créer et les réaliser» (2).

Chacune de ces affi  rmations peut être discutée pied à pied. Bookchin confond vitalité et liberté. Son 
attribution d’une «volonté» à n’importe quelle espèce vivante est discutable. Elle relève de cet anthropomor-
phisme qui consiste à donner aux animaux voire aux végétaux des caractéristiques propres à l’être humain. 
Supposer que la «liberté» est corollaire d’un «choix réalisé sans altération» condamne fi nalement au statu 
quo, ou à une forme d’«équilibre» qui en réalité n’existe pas dans la nature (géosphère et biosphère), statu 
quo quiétiste qui est précisément l’option idéologique des conservateurs.

Bookchin se contredit d’ailleurs à ce propos puisque deux ans auparavant, il estime que «la liberté 
doit être conçue en termes humains, non en terme animal, en termes de vie, et non de survie» (3). Il trace 
alors avec justesse et raison une description émancipatrice de la condition humaine qui ne cherche pas 
sa survie végétative ou animalière, mais le dépassement d’elle-même à partir de sa nature biologique. Un 
tel choix pensé, qui correspond à la formule d’Élisée Reclus («l’homme est la nature prenant conscience 

- 1/3 -

(1) Pelletier Philippe, (2021), «Intérêts et limites de l’écologie sociale selon Murray Bookchin», Anarchisme et sciences
sociales, Sidonie Verhaeghe dir., Lyon, ACL, 342 p., p.p.71-88.

(2) Bookchin Murray, (1985), «Le changement radical de la nature», Un Anarchisme contemporain, Venise 84, vol. 2, Lyon,
ACL.

(3) Bookchin Murray, (1982), «The Ecology of freedom: the emergence and dissolution of hierarchy», Buckley, Cheshire
Book, 274 p., p.116.



- 2/3 -

d’elle-même»), rompt avec la «naturalisation du social» qui s’accélère de nos jours au nom apparemment 
vertueux des impératifs écologiques et animalistes.

En 1984, Bookchin veut faire passer sa démarche intellectuelle et politique auprès des anarchistes ré-
unis à Venise puis auprès des Verts allemands à Francfort, tiraillés entre les Fundis (Jutta Ditfurth...) et les 
Realos (Joschka Fischer...) (4). Il doit apparaître comme un savant, tout en surfant sur la mode de l’écologie 
déjà mise à toutes les sauces.

Une translation dangereuse

En fait, Bookchin reste imprégné de marxisme pendant longtemps. Sur le plan politique et pratique, il 
s’en détache. Sur le plan philosophique, il conserve une approche scientiste où l’écologie vient remplacer 
l’économie privilégiée par Marx, et il adopte une philosophie de l’histoire où l’évolution vient remplacer la 
succession marxiste des modes de production.

À la lecture de sa biographie, on en comprend les raisons: jeune stalinien puis trotskiste résolu, c’était 
un militant marxiste studieux, sérieux et discipliné (5). À la recherche d’une autre grille de lecture au cours 
des années 1950 et 1960, il tombe sur les études environnementalistes. Son nouvel intérêt est légitimé par 
la situation car les savants américains, mais aussi leurs dirigeants en étroites relations avec eux, constatent 
les dégradations croissantes de l’environnement au cours de la croissance économique de l’après-guerre, 
notamment liées à l’abus des produits chimiques. Pris par sa nouvelle passion et faute de recul, Bookchin 
ne voit pas qu’il s’agit déjà de l’instauration d’un capitalisme vert. Ses références aux intellectuels préoccu-
pés d’environnement mélangent alors aussi bien des penseurs non-conformistes (Lewis Mumford, Patrick 
Geddes...) que des naturalistes partisans d’un social-darwinisme brutal (Alexis Carrel, Charles S. Elton...), 
d’où une certaine approximation.

Pour défi nir son «écologie de la liberté» (ecology of freedom), il opère en 1982 une translation dange-
reuse de la nature à la société. «II nous faut maintenant tenter de transposer à la société le caractère non 
hiérarchique des écosystèmes naturels à partir de cet ensemble d’idées si complexe. L’écologie sociale tire 
toute son importance du fait qu’elle ne présente pas le moindre argument en faveur d’une quelconque hié-
rarchie dans la nature et la société» (6). Une telle affi  rmation est totalement contestable.

Prenant le contre-pied des écologues qui raisonnaient sur la «pathologie» des écosystèmes en vertu de 
critères moraux, comme c’était le cas de Frédéric Cléments, l’épistémologue des sciences Georges Can-
guilhem, par exemple, critique l’idée d’une normalité unique tirée de la vie (7). Il alerte sur l’erreur d’aller du 
social au vital en confondant société et organisme. Selon lui, la régulation vitale est intrinsèquement orga-
nique tandis que la régulation sociale, ordre aléatoire, suppose une distance entre la règle et l’objet à régler, 
soit une mise en forme, une représentation concrète ou symbolique: humaine en un mot.

Des générations de naturalistes, de géographes ou même d’écologues analysent également l’existence 
des chaînes alimentaires et des relations entre proies et prédateurs qui reposent sur une certaine hié-
rarchie. En rappelant la théorie de l’entraide exposée par Kropotkine et d’autres, Bookchin fi nit par nier 
cette réalité que ne contestait d’ailleurs pas Kropotkine. Celui-ci avait pour premier objectif de contrer le 
social-darwinisme considérant la nature comme exclusivement gladiatrice. Bookchin tord complètement le 
bâton dans un sens irénique, quasi rousseauiste.

Il entre aussi en contradiction avec lui-même puisque dans le même texte de 1984, il affi  rme plus loin que 
«la nature n’est ni ‘‘cruelle“ ni ‘bonne’’, ni ‘‘vertueuse’’ ni ‘‘mauvaise’’. Ni à vrai dire ‘‘hiérarchique’’ ou ‘‘égali-
taire’’, “dominatrice’’ ou ‘‘démocratique’’, ‘‘exploiteuse’’ ou ‘‘charitable’’». Ce en quoi il a parfaitement raison, 
mais pourquoi en tirer un argumentaire sur la liberté issue de la nature intrinsèquement non hiérarchique 
comme il l’écrit quelques lignes plus haut?

Bookchin est en réalité prisonnier de sa tendance naturaliste-scientiste, écologiste autrement dit, une 

(4) Conférence donnée à Venise fi n septembre 1984 puis à l’Université de Francfort le 12 novembre de la même année. 
Biehl, op. cit. infra, p.498, n.37.

(5) Biehl Janet, (2018), Écologie ou catastrophe, la vie de Murray Bookchin, Coaraze, L’Amourier, 620p., éd. or. 2015.

(6) The Ecology of freedom, n.1, p.46.

(7) Canguilhem Georges, (1966), Le Normal et le pathologique. Paris, PUF.



- 3/3 -

tendance qu’un demi-siècle auparavant Errico Malatesta avait regrettée en critiquant les excès naturalistes 
de Kropotkine et le fatalisme historique de Marx. Malatesta considérait quant à lui qu’«une conception de 
l’Univers rigoureusement déterministe et mécanique [...] niait l’existence de la volonté, puissance créatrice 
dont nous ne pouvons comprendre la nature et la source, pas plus du reste que nous ne comprenons la 
nature et la source de la “matière’’ ni de tous les autres ‘‘premiers principes’’» (8).

Quelques pages plus loin, mais dans une simple note de bas de page qu’il n’approfondit pas, Bookchin 
interroge cependant la notion de «hiérarchie» qui est centrale dans son raisonnement. Il souligne que «à 
vrai dire, une hiérarchie naturelle n’a littéralement aucun sens, puisqu’elle suppose une expérience connais-
sante - une intellectualité - qui n’apparaîtra qu’avec l’évolution vers l’humanité et la société. [...] S’il y a 
une hiérarchie dans la nature, elle provient de notre vain eff ort pour établir sur la nature une souveraineté 
que nous ne pouvons jamais atteindre» (9). Mais cette prétention à la «souveraineté sur la nature» est-elle 
propre à l’espèce humaine en tant que telle ou bien à certains de ses membres pour tel ou tel motif? Et de 
quelle souveraineté s’agit-il?

Nature et liberté

On retombe alors sur le problème fondamental. La nature peut aboyer, gémir, crier, procréer, tuer, mourir, 
saigner, elle ne conceptualise pas: ce sont les êtres humains qui le font. La notion de hiérarchie leur appar-
tient parce qu’ils ont créé des sociétés de classes et de castes, qui existent chez les autres primates toutes 
choses égales par ailleurs. Ils l’ont appliquée à la nature pour la dominer, mais pas seulement: aussi pour la 
comprendre en fonction de leurs systèmes de valeurs, lesquels sont d’ailleurs diff érents selon les sociétés 
humaines comme l’explique l’anthropologie.

La conséquence politique de cette vision de la nature chez Bookchin découle, consciemment ou non, 
de ce déterminisme: «Nous devons créer une société écologique non simplement parce qu’elle est souhai-
table, mais parce qu’elle est tragiquement nécessaire» (10). Autrement dit, l’écologie de la liberté n’est plus 
vraiment une liberté en tant que volonté émancipatrice. L’objectif d’une autre société ne relèverait pas d’un 
idéal éthique, d’une lutte contre l’injustice, mais d’une injonction due à une situation matérielle non pas sub-
jective, mais objective: l’état de l’environnement. Or l’injonction fl anche à partir du moment où cet état n’est 
pas celui que l’on croit et que «l’urgence écologique» n’est pas celle qui est présentée par certains savants 
encadrés par les dirigeants. Cette logique chez Bookchin relève du marxisme, comme le lui reproche le vé-
téran anarcho-syndicaliste Sam Dolgoff . Déclinée de nos jours sous le motif de l’eff ondrement, elle véhicule 
un catastrophisme promu par le capitalisme vert pour atteindre ses propres buts (11).

Quelques années plus tard, Bookchin infl échit cependant son approche puisque, dans sa nouvelle intro-
duction (1991) de L’Écologie de la liberté, il expose un triptyque composé de la «nature première» (purement 
biologique), de la «nature seconde» (essentiellement sociale), elles-mêmes dépassées par la «libre nature» 
(12). Il semble ainsi rejoindre l’argumentaire de Bakounine pour qui «le dernier terme, le but suprême de tout 
développement humain, c’est la liberté» (13).

Philippe PELLETIER.

-------------------

(8) Malatesta Errico, (1931), «À propos de Pierre Kropotkine», rééd. ACL, 2010, p.157-158.

(9) The Ecology off reedom, n.1, p.49.

(10) Bookchin Murray, (1974), «Pour une société écologique», Paris, Bourgois, (1976), p.187.

(11) Dolgoff  Sam, (1986), Fragments, a memoir., Cambridge, Refract Publications, 216p., p.84.

(12) Nouvelle introduction à The Ecology of freedom, 1991, Montréal, Black rose books, p.68.

(13) Bakounine M, Fédéralisme, socialisme, antithéologisme. Œuvres, 1, p.130.


