Le Monde libertaire - n°1832 - octobre 2021
Fédération Anarchiste

LA LIBERTE SELON L’ECOLOGIE SOCIALE DE
BOOKCHIN...

La liberté est I'un des theémes principaux qui parcourent I'ceuvre de Murray Bookchin (1921-2006).

Sur le plan pratique, sa conception qu'il a d’elle, entre en adéquation avec les principes fondamentaux de
I'anarchisme: refus de l'autoritarisme et du parti jacobin, critique de la bureaucratie, promotion de la pensée
libre. Mais sur le plan théorique, elle souléve des questions.

Bookchin lui donne en effet des fondements scientistes en mobilisant I'écologie savante et en conser-
vant, malgré des apparences contraires, des reliquats marxiens. Or I'anarchie n’est pas une science, mais
une situation. L’anarchisme n’est pas non plus une science, méme s’il s’appuie sur I'approche scientifique
pour améliorer notre connaissance et combattre I'obscurantisme intrinséque a toute religion, fit-elle préten-
dument celle «des pauvres».

Une tendance scientiste

Bookchin pose d’emblée une difficulté majeure de compréhension puisqu’il ne fait pas la distinction entre
I'écologie en tant qu’état d’'un écosystéme et I'écologie en tant que science, qui est historiquement datée et
épistémologiquement située (1). Autrement dit, on ne sait pas vraiment a laquelle des deux il se référe dans
Ses propos.

C’est dans un texte de 1984 qu'il donne sa définition la plus précise de la liberté du point de vue de
I'écologie savante. Mais c’est la plus problématique, au-dela de son jargon. Selon lui, «/a liberté a I'état
naissant est déja présente dans I'auto-directivité de la vie comme telle, spécifiquement dans I'effort actif d’un
organisme pour étre lui-méme et pour résister a toutes les forces externes qui vicient son identité [...] Ainsi
congu [par l'activité métabolique d’auto-conservation, attribut crucial de la vie], chaque organisme est en
quelque sens “volontaire”, tout comme il est “sélectif face a ses besoins et “intentionnel” lors qu’il perpétue
son bien-étre. [...] La faible liberté en germe grandit avec la richesse croissante de la complexité écologique
qui conforte la vie en évolution synchronique avec des écosystemes en évolution [...]. Car la liberté n’a de
sens que s'il existe des choix pouvant étre réalisés sans altération et que des agents puissent sans entraves
les créer et les réaliser» (2).

Chacune de ces affirmations peut étre discutée pied a pied. Bookchin confond vitalité et liberté. Son
attribution d’'une «volonté» a n'importe quelle espéce vivante est discutable. Elle reléve de cet anthropomor-
phisme qui consiste a donner aux animaux voire aux végétaux des caractéristiques propres a I'étre humain.
Supposer que la «liberté» est corollaire d’un «choix réalisé sans altération» condamne finalement au statu
quo, ou a une forme d’«équilibre» qui en réalité n’existe pas dans la nature (géosphére et biosphére), statu
quo quiétiste qui est précisément 'option idéologique des conservateurs.

Bookchin se contredit d’ailleurs a ce propos puisque deux ans auparavant, il estime que «la liberté
doit étre congue en termes humains, non en terme animal, en termes de vie, et non de survie» (3). Il trace
alors avec justesse et raison une description émancipatrice de la condition humaine qui ne cherche pas
sa survie végeétative ou animaliére, mais le dépassement d’elle-méme a partir de sa nature biologique. Un
tel choix pensé, qui correspond a la formule d’Elisée Reclus («/’homme est la nature prenant conscience

(1) Pelletier Philippe, (2021), «Intéréts et limites de I'écologie sociale selon Murray Bookchin», Anarchisme et sciences
sociales, Sidonie Verhaeghe dir., Lyon, ACL, 342 p., p.p.71-88.

(2) Bookchin Murray, (1985), «Le changement radical de la nature», Un Anarchisme contemporain, Venise 84, vol. 2, Lyon,
ACL.

(3) Bookchin Murray, (1982), « The Ecology of freedom: the emergence and dissolution of hierarchy», Buckley, Cheshire
Book, 274 p., p.116.

-1/3 -



d’elle-mémey), rompt avec la «naturalisation du social» qui s’accélere de nos jours au nom apparemment
vertueux des impératifs écologiques et animalistes.

En 1984, Bookchin veut faire passer sa démarche intellectuelle et politique auprés des anarchistes ré-
unis a Venise puis aupres des Verts allemands a Francfort, tiraillés entre les Fundis (Jutta Ditfurth...) et les
Realos (Joschka Fischer...) (4). Il doit apparaitre comme un savant, tout en surfant sur la mode de 'écologie
déja mise a toutes les sauces.

Une translation dangereuse

En fait, Bookchin reste imprégné de marxisme pendant longtemps. Sur le plan politique et pratique, il
s’en détache. Sur le plan philosophique, il conserve une approche scientiste ou I'écologie vient remplacer
I’économie privilégiée par Marx, et il adopte une philosophie de I'histoire ou I'évolution vient remplacer la
succession marxiste des modes de production.

A la lecture de sa biographie, on en comprend les raisons: jeune stalinien puis trotskiste résolu, c’était
un militant marxiste studieux, sérieux et discipliné (5). A la recherche d’une autre grille de lecture au cours
des années 1950 et 1960, il tombe sur les études environnementalistes. Son nouvel intérét est Iégitimé par
la situation car les savants américains, mais aussi leurs dirigeants en étroites relations avec eux, constatent
les dégradations croissantes de I'environnement au cours de la croissance économique de I'aprés-guerre,
notamment liées a I'abus des produits chimiques. Pris par sa nouvelle passion et faute de recul, Bookchin
ne voit pas qu’il s’agit déja de l'instauration d’'un capitalisme vert. Ses références aux intellectuels préoccu-
pés d’environnement mélangent alors aussi bien des penseurs non-conformistes (Lewis Mumford, Patrick
Geddes...) que des naturalistes partisans d’un social-darwinisme brutal (Alexis Carrel, Charles S. Elton...),
d’ou une certaine approximation.

Pour définir son «écologie de la liberté» (ecology of freedom), il opére en 1982 une translation dange-
reuse de la nature a la société. «Il nous faut maintenant tenter de transposer a la société le caractere non
hiérarchique des écosystémes naturels a partir de cet ensemble d’idées si complexe. L'écologie sociale tire
toute son importance du fait qu’elle ne présente pas le moindre argument en faveur d’'une quelconque hié-
rarchie dans la nature et la société» (6). Une telle affirmation est totalement contestable.

Prenant le contre-pied des écologues qui raisonnaient sur la «pathologie» des écosystémes en vertu de
critéeres moraux, comme c’était le cas de Frédéric Cléments, I'épistémologue des sciences Georges Can-
guilhem, par exemple, critique I'idée d’une normalité unique tirée de la vie (7). Il alerte sur I'erreur d’aller du
social au vital en confondant société et organisme. Selon lui, la régulation vitale est intrinséquement orga-
nique tandis que la régulation sociale, ordre aléatoire, suppose une distance entre la régle et I'objet a régler,
soit une mise en forme, une représentation concrete ou symbolique: humaine en un mot.

Des générations de naturalistes, de géographes ou méme d’écologues analysent également I'existence
des chaines alimentaires et des relations entre proies et prédateurs qui reposent sur une certaine hié-
rarchie. En rappelant la théorie de I'entraide exposée par Kropotkine et d’autres, Bookchin finit par nier
cette réalité que ne contestait d’'ailleurs pas Kropotkine. Celui-ci avait pour premier objectif de contrer le
social-darwinisme considérant la nature comme exclusivement gladiatrice. Bookchin tord complétement le
baton dans un sens irénique, quasi rousseauiste.

Il entre aussi en contradiction avec lui-méme puisque dans le méme texte de 1984, il affirme plus loin que
«la nature n’est ni “cruelle” ni ‘bonne”, ni “vertueuse” ni “mauvaise”. Ni a vrai dire “hiérarchique” ou “égali-

FL TS

taire”, “dominatrice” ou “démocratique”, “exploiteuse” ou “charitable”». Ce en quoi il a parfaitement raison,
mais pourquoi en tirer un argumentaire sur la liberté issue de la nature intrinséquement non hiérarchique
comme il 'écrit quelques lignes plus haut?

Bookchin est en réalité prisonnier de sa tendance naturaliste-scientiste, écologiste autrement dit, une

(4) Conférence donnée a Venise fin septembre 1984 puis a I'Université de Francfort le 12 novembre de la méme année.
Biehl, op. cit. infra, p.498, n.37.

(5) Biehl Janet, (2018), Ecologie ou catastrophe, la vie de Murray Bookchin, Coaraze, L’Amourier, 620p., éd. or. 2015.
(6) The Ecology of freedom, n.1, p.46.

(7) Canguilhem Georges, (1966), Le Normal et le pathologique. Paris, PUF.
-2/3 -



tendance qu’un demi-siécle auparavant Errico Malatesta avait regrettée en critiquant les exceés naturalistes
de Kropotkine et le fatalisme historique de Marx. Malatesta considérait quant a lui qu’«une conception de
I'Univers rigoureusement déterministe et mécanique [...] niait I'existence de la volonté, puissance créatrice
dont nous ne pouvons comprendre la nature et la source, pas plus du reste que nous ne comprenons la
nature et la source de la “matieére” ni de tous les autres “premiers principes”» (8).

Quelques pages plus loin, mais dans une simple note de bas de page qu’il n’approfondit pas, Bookchin
interroge cependant la notion de «hiérarchie» qui est centrale dans son raisonnement. Il souligne que «a
vrai dire, une hiérarchie naturelle n’a littéralement aucun sens, puisqu’elle suppose une expérience connais-
sante - une intellectualité - qui n‘apparaitra qu’avec I'évolution vers I'humanité et la société. [...] S'il y a
une hiérarchie dans la nature, elle provient de notre vain effort pour établir sur la nature une souveraineté
que nous ne pouvons jamais atteindre» (9). Mais cette prétention a la «souveraineté sur la nature» est-elle
propre a I'espéce humaine en tant que telle ou bien a certains de ses membres pour tel ou tel motif? Et de
quelle souveraineté s’agit-il?

Nature et liberté

On retombe alors sur le probléeme fondamental. La nature peut aboyer, gémir, crier, procréer, tuer, mourir,
saigner, elle ne conceptualise pas: ce sont les étres humains qui le font. La notion de hiérarchie leur appar-
tient parce qu’ils ont créé des sociétés de classes et de castes, qui existent chez les autres primates toutes
choses égales par ailleurs. lls 'ont appliquée a la nature pour la dominer, mais pas seulement: aussi pour la
comprendre en fonction de leurs systémes de valeurs, lesquels sont d’ailleurs différents selon les sociétés
humaines comme I'explique I'anthropologie.

La conséquence politique de cette vision de la nature chez Bookchin découle, consciemment ou non,
de ce déterminisme: «Nous devons créer une société écologique non simplement parce qu’elle est souhai-
table, mais parce qu’elle est tragiquement nécessaire» (10). Autrement dit, I'écologie de la liberté n’est plus
vraiment une liberté en tant que volonté émancipatrice. L'objectif d’'une autre société ne reléverait pas d’'un
idéal éthique, d’une lutte contre l'injustice, mais d’une injonction due a une situation matérielle non pas sub-
jective, mais objective: I'état de I'environnement. Or I'injonction flanche a partir du moment ou cet état n’est
pas celui que I'on croit et que «/’'urgence écologique» n’est pas celle qui est présentée par certains savants
encadrés par les dirigeants. Cette logique chez Bookchin reléve du marxisme, comme le lui reproche le vé-
téran anarcho-syndicaliste Sam Dolgoff. Déclinée de nos jours sous le motif de I'effondrement, elle véhicule
un catastrophisme promu par le capitalisme vert pour atteindre ses propres buts (11).

Quelques années plus tard, Bookchin infléchit cependant son approche puisque, dans sa nouvelle intro-
duction (1991) de L’Ecologie de la liberté, il expose un triptyque composé de la «nature premiére» (purement
biologique), de la «nature seconde» (essentiellement sociale), elles-mémes dépassées par la «libre nature»
(12). Il semble ainsi rejoindre I'argumentaire de Bakounine pour qui «le dernier terme, le but supréme de tout
developpement humain, c’est la liberté» (13).

Philippe PELLETIER.

(8) Malatesta Errico, (1931), «A propos de Pierre Kropotkine», rééd. ACL, 2010, p.157-158.

(9) The Ecology offreedom, n.1, p.49.

(10) Bookchin Murray, (1974), «Pour une société écologique», Paris, Bourgois, (1976), p.187.
(11) Dolgoff Sam, (1986), Fragments, a memoir., Cambridge, Refract Publications, 216p., p.84.
(12) Nouvelle introduction a The Ecology of freedom, 1991, Montréal, Black rose books, p.68.

(13) Bakounine M, Fédéralisme, socialisme, antithéologisme. CEuvres, 1, p.130.

-3/3 -



