Le Monde Libertaire - n°1819
Juillet-aoat 2020

Fédération Anarchiste

PROUDHON, COURBET OU L’ESTHETIQUE
DE LA COMPLEXITE...

Proudhon et Courbet, le philosophe et le peintre, le théoricien et I'artiste, I'ascéte et le bohéme. Tout
semblait séparer les deux hommes, ils étaient pourtant les meilleurs amis du monde. Une amitié qui ne s’est
jamais démentie. Le plus beau portrait de Proudhon est I'ceuvre de Courbet, le plus bel hommage philoso-
phique a l'artiste est celui de Proudhon.

Que lit-on donc lorsque I'on découvre Du Principe de l'art et de sa destination sociale de Proudhon?
Un simple coup de chapeau, une marque d’estime, un soutien respectueux au peintre des Casseurs de
pierres? Pas seulement. Suite au scandale provoqué par une toile de Courbet, Le Retour de la conférence,
toile célébre qui fut refusée au Salon de 1863 parce qu’elle représentait des hommes d’Eglise passablement
avinés, de retour d’'une conférence ecclésiastique, Proudhon prend la défense de son ami, mais il entend, a
cette occasion, exposer sa théorie de I'art, sa philosophie esthétique.

L’esthétique du bon sens

Que n’a-t-on entendu d’ailleurs sur la vision proudhonienne de I'art. Lue, a posteriori, par ses détracteurs,
soit comme une propédeutique au réalisme socialiste de Jdanov, soit, ainsi que le disait Flaubert comme
le «maximum de la pignoufferie socialiste», elle n’a guére été citée par les tenants de 'art pour 'art, on les
comprend, ni par ceux de I'art comme propriété d’'une petite élite intellectuelle, on les comprend aussi. Au
fond, si elle déplait tant c’est qu’elle se veut avant tout une esthétique du bon sens, une esthétique de la
raison populaire.

Contre Ingres et les tenants de I'Ecole néoclassique, mais aussi contre Delacroix, chef de file de I'Ecole
romantique et ses «impressions personnelles», enfin contre Courbet lui-méme qui se disait tenant d’un ré-
alisme strict, Proudhon défend, a travers son ami, une esthétique de la complexité, qui demeure cependant
une esthétique populaire. Ce qui est populaire en effet n’est pas vulgaire, populiste ou simpliste, contraire-
ment a ce que voulait faire croire, déja, la bourgeoisie de I'époque.

Qu’est-ce donc que cette esthétique populaire, riche de complexité? C’est la philosophie de l'art qui,
comme toujours chez Proudhon, méle l'idée au réel, 'abstrait au concret, I'imagination a I'observation, la
justice a la quotidienneté. Fidéle a son systéeme, celui de I'idéo-réalisme comme articulation fine de I'idée a
la réalité, Proudhon montre que I'art de Courbet ne peut étre un simple réalisme, une simple imitation de la
nature: «S’il se borne a une simple imitation, copie ou contrefagon de la nature, I'art fera mieux de s’abste-
niry. Il ne peut consister en une pauvre représentation objective du quotidien, ce dernier fat-il illustré avec
talent. Car I'art de Courbet dépasse par son message idéal, sublime, la seule représentation «fidele» du
réel.

L’idéo-réalisme en art

Certes dit Proudhon, «/’Ecole critique», celle de Courbet, veut répondre au vieil idéalisme, au formalisme
obtus, rabougri, du néoclassicisme a la Ingres, en s’emparant du drapeau du réalisme, mais elle fait plus,
beaucoup plus. Elle est porteuse d’'un message de justice. D’abord au sens ou elle dénonce des oppres-
seurs du peuple. C’est ce que propose, par exemple, un tableau comme Le Retour de la conférence qui
se rit des hommes d’Eglise dont il dévoile I'hypocrisie. Ensuite au sens ou elle peint le peuple dans sa sim-
plicité, mais aussi dans son authenticité unique et vraie. C’est ce que I'on découvre, par exemple, dans un
tableau comme Les Paysans de Flagey revenant de la foire, vibrant hommage de Courbet a sa région, celle
de la Franche-Comté et au «petit peuple», a la paysannerie de son temps.

Pas de réel sans idéal, pas de peinture sans idée, c’est le sens de I'esthétique proudhonienne. Que cette
-1/3 -



idée soit celle de la justice, cette justice dont il avait raconté I'histoire dans son grand ouvrage De la Justice
dans la Révolution et dans I'Eglise (1858), c’est ce qu'il demande aussi. C’est cela la «mission philoso-
phique de I'art» selon Proudhon. On comprend des lors que Proudhon ait la dent dure pour les tenants de
I'art pour l'art. L'art pour I'art, en effet, c’est I'art sans idée, I'art manchot, I'art cul-de-jatte, I'art sans assise,
sans fondement. Les cuistres formalistes en sont pour leur frais: hypocrites, menteurs, endormeurs, Proud-
hon ne manque pas d’épithétes pour les qualifier.

Un critique virulent

Ne lui demandez pas non plus ce qu’il pense des artistes appointés, subventionnés, des saltimbanques
de gouvernement, toujours préts a lécher les mains de leurs maitres. De David tout d’abord qui se plaisait a
ne peindre que des sujets d’histoire inaccessibles au peuple pour finir par se vautrer dans la flagornerie na-
poléonienne avec son Premier Consul gravissant le Saint-Bernard, par exemple. D’Ingres ensuite qui, porté
de I'nstitut au Sénat, faisait assaut de «nullité intellectuelle» ou de servilité gouvernementale, célébrant tan-
tot 'Apothéose d’Homeére, tantét Le Martyre de Saint Symphorien, tantot le Voeu de Louis Xlll, c’est selon.

D’Horace Vernet enfin qui peignait «sans réfléchir», «indifférent» a tout, déclarant lui-méme avoir «vu
trop de choses pour sa petite téte» - mais toujours prét a magnifier la grandeur de I'armée, les tableaux de
bataille succédant les uns aux autres dans I'ceuvre du peintre. A travers la peinture d’Horace Vernet, Proud-
hon devine, du reste, un affaiblissement du pays, un signe de la décadence de I'art, une preuve de la décré-
pitude de I'esprit frangais. En conclusion de I'ouvrage il fait claquer cette phrase: «Si vous étes au service
des corrompus, des luxueux, des fainéants, arriere! nous ne voulons pas de vos arts». Mais il ne considére
pas pour autant que tout est perdu ni que la «dégénérescence de I'art annonce la fin de 'humanité» ainsi
que I'énonce 'un de ses contemporains M. Chenavard, qu’il étrille joliment.

S'’il y a des signes inquiétants tout n’est pas perdu. Tout peut encore étre sauvé. Inutile de sombrer dans
'eschatologie ou le millénarisme chrétien. Il faut se battre, soutenir les jeunes qui résistent, la nouvelle
école, les nouvelles pousses. Parmi elles, bien sir, Courbet constitue un morceau de choix. Porté au pinacle
de l'art conscient de lui-méme, celui qui favorise la «connaissance de soi» au sens socratique, Courbet est
repeint aux couleurs du «peintre philosophe». Par son art, dit Proudhon, il éclaire autant qu’il exprime la
conscience d’'une époque. «Peintre critique, analytique, synthétique, humanitaire, il est une expression de
son tempsy». Ce temps dont il nous livre les plus beaux instants avec sa Fileuse endormie, mais aussi les
plus rudes avec ses Casseurs de pierres ou les plus sombres avec son Enterrement a Ornans.

Un peintre justicier mais libre

En tout cas pour Proudhon, Courbet, c’est le contraire du peintre mercenaire, indifférent, a la Horace Ver-
net. C’est le peintre de son temps, le peintre que I'on dirait engagé si 'on pense a la philosophie de Sartre.
Mais Proudhon va plus loin que Sartre. Capable de saisir I'idéal de son époque, notamment son idéal de
justice, Courbet se fait «justicier», plus précisément encore représentant de I'«art critique, art comme qui di-
rait justicier». Il venge le peuple de ses humiliations sordides, de la misére dans laquelle on le laisse crever.
Il se dresse pour magnifier «ceux qui ne sont rien», selon la formule désormais célebre.

De plus et c’est la que Proudhon montre toute sa force, il n'impose rien. Le philosophe laisse libre cours
au peintre dans l'usage de ses techniques. Quelle idée de lui reprocher son style, sa maniére. Voila bien une
idée bourgeoise destinée a opérer une critique détournée sur le fond. Et puis critiquer la maniére c’est en-
core critiquer ’lhomme car le style c’est 'homme. Or, ’'homme, Proudhon le défend contre les «absolutistes
de la formey, qui refusent de prendre parti, contre tous ceux qui ont de I'esprit mais pas de raison morale. A
leur visage il jette I'une des phrases préférées de Courbet: «Vous qui vous chargez de peindre des César et
des Charlemagne, sauriez-vous faire le portrait de votre pere?».

Aussi c’est un homme libre que voit Proudhon en Courbet, un homme qui ne s’en laisse pas compter, qui
choisit ses sujets d’inspiration, ses techniques, sa palette, qui ne se laisse rien dicter par 'académisme du
moment. On est bien loin de la présentation habituelle, simpliste, pour ne pas dire simplette, d’'un Proudhon
moralisateur, castrateur, dogmatique qui chercherait a cadenasser I'art. Au contraire Proudhon veut éman-
ciper I'art du dogmatisme académique, pour lui permettre de retrouver son vrai sens critique, qu’il comprend
d’ailleurs au sens de la philosophie kantienne d’une critique des fondements. Et pourquoi I'art n’irait-il pas
jusqu’a une critique crue, sauvage, sans fard des fondements d’'un systéeme économique et politique dont
tout le monde sait qu’il est injuste?

-2/3 -



La postérité d’'une ceuvre

Publiée en 1875, 10 ans aprés la mort de Proudhon, Du Principe de l'art et de sa destination sociale,
n’est donc pas le bréviaire de la «pignoufferie socialiste» en art comme I'a dit ce grand bourgeois de Flau-
bert. C’est le livre d’'un ami qui a voulu prendre sa plume pour défendre son ami. C’est aussi I'ceuvre d’'un
philosophe qui voulait faire corps avec le peuple, lui permettre d’analyser, de maniére critique, les différentes
tendances de I'art et de choisir entre elles. En jetant cette bouteille a la mer, par-dela sa propre mort, Proud-
hon a fait bien des émules.

C’est de ses idées que se réclameront Camille Pissaro, Paul Signac, Maximilien Luce et Picasso lui-
méme. Eux aussi voudront que leurs tableaux, comme ceux de Courbet, soient des «miroirs du temps»,
des miroirs réfléchissants ce leur époque plutét que de simples exercices formels. Eux aussi a leur maniére
et avec ces fortunes diverses se seront transformés en justiciers de l'idéal. Et puis, des artistes-justiciers,
il y en a eu encore beaucoup apres eux, dans la musique notamment. Brel, Brassens et Ferré sont les pe-
tits enfants Du Principe I'art et de sa destination sociale qui n’a pas eu seulement pour effet d ‘expliquer la
fonction sociale complexe de l'art, mais aussi de créer des vocations d’artistes. Emanciper I'art, créer des
vocations d’artistes, au sein du peuple lui- méme, n’est-ce cas ce que I'on peut demander de mieux a un
philosophe de I'art?

Michaél PARAIRE.
http://leblogdupenseur.canalblog.com

-3/3 -



