Le Monde Libertaire - n°1813
Janvier 2020

Fédération Anarchiste

«ON PEUT FAIRE AUTREMENT»...

Notre culture

Quiconque, quotidiennement, fait I'expérience que ce qu'il fait d’'une certaine fagon, il peut le faire d’une
autre fagon, que ce soit a propos de la cuisine, du bricolage, pour ouvrir une boite récalcitrante, etc... Tout
simplement, il n’y avait pas pensé.

A un niveau supérieur, c’est 'opération que nous avons entreprise en faisant I'exploration d’une non-vio-
lence libertaire, ou d’'un anarchisme non-violent, ou de la désobéissance libertaire; il s’agit de traiter de la
violence et de la non-violence dans I'anarchisme, étant entendu que les mots peuvent étre chargés de plu-
sieurs sens et en changer au cours du temps.

On s’accorde pour dire que c’est Proudhon qui en 1840 donna un sens positif au mot «anarchie». L'anar-
chisme est multiple, pluriel: communisme libertaire, anarchisme individualiste, anarcho-syndicalisme, édu-
cationnisme, insurrectionalisme et méme anarchisme sans adjectif; cette derniére position était défendue
dés 1890 par Tarrida del Marmol dans La Révolte et se pronongait contre tout dogmatisme et pour la plus
grande liberté d’interprétation des fondements communs.

Nous savons que pour le grand public et la presse en général, c’est le c6té violent de I'anarchisme qui
I'emporte: un événement sans violence est sans intérét pour le journal quotidien, de méme qu’on ne parle
pas des trains qui arrivent a I'’heure.

Il ne s’agit pas de nier le cbété violent de I'anarchisme; c’est I'histoire; c’est la réalité; c’est Ravachol, c’est
Emile Henri, c’est la bande & Bonnot; en 1936, en Espagne, c’est 'insurrection en armes, la militarisation
des milices n’en étant que la conséquence; c’est la Makhnovtchina en Ukraine, etc... Georges Simenon,
dans La Téte d’'un homme (1931), écrit a propos d’'un de ses personnages: «Peut-étre! Il y a vingt ans, il
serait devenu un anarchiste militant et on 'aurait trouvé langant une bombe dans quelque capitale. Mais ce
n’est plus la mode».

I "'empéche, cette image de I'anarchiste perdure, et Simenon a contribué a sa propagation par le succes
de ses ouvrages. Mais il y a un cété plus discret de I'anarchisme dont on peut situer la naissance -certains
se réclameront d’autres sources - dans le Discours de la servitude volontaire d’Etienne de La Boétie qui
écrivait a propos des tyrans: «Et si on ne leur baille rien, si on ne leur obéit point, sans combattre, sans
frapper, ils demeurent nus et défaits et ne sont plus rien, sinon que comme la racine, n’ayant plus d’humeur
ou aliment, la branche devient seche et mortex.

On pourra ainsi trouver la un propos au plus proche de notre culture pour poser les bases d’'une non-vio-
lence libertaire, car anarchisme et non-violence s’interpénétrent, 'un conduisant a I'autre et vice versa, en
toute logique; il resterait a développer cette argumentation remettant en cause les idées les mieux installées
de tout un chacun.

En attestent I'action et les écrits de Vinoba Bhave, un disciple de Gandhi; en témoigne un Tolstoi antié-
tatique.

«Si nous croyons que I'Etat doit mourir par dépérissement, pourquoi ne serait-ce pas cette année?»,
déclarait Vinoba Bhave en 1952 (1).

«Tout gouvernement, a plus forte raison celui qui dispose d’une force armée, est la plus terrible et la plus
dangereuse des institutions existantes» («Inutilité de I'Etat », p.66) (2).

(1) Vinoba Bhave, La Révolution de la non-violence, Albin Michel, 1958.

(2) Léon Tolstoi, Le Refus d’obéissance, écrits sur la révolution, L’Echappée, 2017.

- 1/4 -



Notre imaginaire

La question de la violence ou de la non-violence dans I'anarchisme est, dit-on, un vieux débat, un débat
sans fin et un faux débat. Rappelons cependant quelques dates. C’est en 1871, en Suisse, que des anar-
chistes se réunissent et créent la Fédération jurassienne. En 1872, 'anarchisme historique, en tant que
force organisée, voit le jour au Congrés de Saint-Imier. Dans les années qui suivent, le mouvement ouvrier
croit et développe entre autres, un fort courant antimilitariste qui menace de gréve générale les fauteurs
de guerre. Avec pour résultat qu’en juillet 1914, une majorité d’hommes quittent le travail pour... aller a la
guerre. Qu’est-ce qui n’a pas marché? La réponse git, a notre avis, dans un texte vieux de plus de 2000 ans.
Bien que ce soit une femme qui parle, cela concerne tout le monde:

«De plus, nous sommes soumises a ceux qui sont nos maitres, il nous faut obéir a ces ordres, et a
d’autres encore plus douloureux» (Isméne dans Antigone de Sophocle, 442 avant notre ére).

Si, en 1924, Romain Rolland emploie pour la premiére fois le terme de «non-violence», c’est, en 1965,
la naissance du groupe et de la revue Anarchisme et non-violence. En 2000, trois ans aprés sa création,
la revue Réfractions (n°5) et son collectif ont abordé cette question dans un numéro intitulé «Violence,
contre-violence, non-violence anarchistes». Et, en 2018, soit trente-cinq numéros plus tard (n°40), ce méme
collectif publie un article au titre évocateur, « Comme un disque rayé: Violence et résistance politique», qui
aborde a nouveau cette question tout en affirmant: «Je ne veux pas m’engager ici dans le débat “Violence
ou non-violence”, C’est une discussion idéologique et moralisante tres peu pertinente pour nos actions et
tres artificielle», écrit Gabriel Kuhn.

Jamais les tentatives d’action violente ne sont évaluées en termes de réussite. Le débat reste toujours
sur un plan philosophique, mémoriel et enfermé dans la croyance en l'inéluctabilité de la révolution insur-
rectionnelle.

A inverse, Erica Chenoweth et Maria J. Stephan (3), des universitaires américaines, en rassemblant un
grand nombre d’événements ont fait ce travail dans un livre. Il y est étudié I'efficacité des mouvements vio-
lents et non-violents en conflit avec les pouvoirs d’Etat entre 1900 et 2006. Elles n’ont pas pris en compte les
mouvements terroristes mais, disent-elles, «notre étude montre pourquoi ils n’ont pas réussi». Les auteures
démontrent que 53% des mouvements non-violents ont été des succés alors que ce ne fut le cas que de
26% des actions violentes. Aujourd’hui, au 21¢™ siécle, la capacité d’intervention des Etats n’a jamais été
aussi forte en termes de pouvoir de destruction. Ce qui s’est passé en Syrie lillustre hélas fort bien.

La question de la violence est donc posée depuis longtemps dans notre espace culturel. De méme elle
irrigue profondément I'imaginaire révolutionnaire. De tous c6tés, on se heurte a la problématique de savoir
ce qui est légitime ou ne I'est pas. Entre se laisser faire, ne pas se défendre ou considérer I'autre comme
un ennemi a tuer, n'y a-t-il pas un troisieme chemin? De deux solutions, ne faut-il pas prendre la troisieme,
méme si elle nous semble contre nature? C’est ce a quoi nous tinvitons, toi qui nous lit.

Notre histoire

Cela dit, on peut lire dans Pour un anarchisme du 21¢m sjécle (2018), une brochure des Editions du
Monde libertaire, des phrases comme: «En un mot: aucune apologie de la violence n’est acceptable, car
nous la haissons plus que touty.

Un texte de Rudolf Rocker, «Les aléas de la révolution» paru le 10 avril 1954 dans Contre-courant, la
revue de Louis Louvet (seconde série, n°61 ), et qui fut traduit par René Fugler, a retenu notre attention.

«Le fait est que la plupart des grands précurseurs d’une conception libertaire de la société, dans les
périodes historiques les plus diverses, n’ont pas été partisans d’un bouleversement violent et qu’ils firent
porter le plus grand poids de leur activité sur I'éducation de 'homme et sur le développement organique de
ses capacités intellectuelles»...

Plus loin, a plusieurs reprises, il énonce des propos qui en choqueront plus d’un:

«Il'y a toujours entre la révolution et la réaction des liaisons internes que I'on ne doit pas négliger»...

«De la vient que, si souvent, d’anciens révolutionnaires dévient consciemment ou inconsciemment dans
le camp de la réaction»...

«La Révolution anglaise conduisit a la dictature militaire de Cromwell et donna lieu a I'oppression san-
glante de I'lrlande [...]. La Grande Révolution frangaise, qui avait commencé si brillamment, déboucha fina-

(3) Maria J. Stephan and Erica Chenoweth, Why Civil Résistance Works. The Strategie Logic of Nonviolent Conflict. Inter-
national Security, Vol. 33, n°1 (Summer 2008) MIT Press journal. Erica Chenoweth, Nonviolent Résistance: Does It Really
Work? (New York, NY Columbia University Press, August 2011).

- 2/4 -



lement dans la Terreur des Jacobins qui [...] frayerent la voie a la dictature militaire de Napoléon. [...] La Ré-
volution russe, qui éveilla de si grands espoirs dans les peuples accablés par la Premiere Guerre mondiale
fut, des la premiere année, immolée a la dictature des “révolutionnaires professionnels”».

Bien s, les auteurs qu'il cite en s’appuyant sur I'historien Max Nettlau ne sont en rien des «profession-
nels» et encore moins des révolutionnaires violents; de plus, souvent, pas du tout liés au mouvement ouvrier
mais, quand méme, pensons-nous, des révolutionnaires a leur fagon: il s’agit de Lao-tseu, Zénon, Godwin,
Warren, Proudhon et de quelques autres.

Et, de son c6té, Emma Goldman écrit:

«Si je devais me décider a devenir active en Russie, leur expliquai-je, le soutien de Makhno ne m’appa-
terait pas plus que I'offre de Lénine par l'intermédiaire de la 3™ Internationale. Je ne niais pas les services
rendus par Makhno a la révolution dans son combat contre les forces blanches, ni le fait que son armée
de povstantsy était un mouvement de masse spontané des travailleurs. Cependant, je ne croyais pas que
I'anarchisme elt quoi que ce soit a gagner de l'activité militaire ou que notre propagande ddt dépendre des
avantages militaires ou politiques gagnés» (4).

On ne citera qu’un extrait de la correspondance de Kreszentia, dite Zenzl, compagne d’Erich Mihsam,
tout en pointant la touche finale.

A Fritz Picard, libraire, ami d’Erich Mithsam depuis 1925, Berlin-Pankow, 28 Janvier 1959: «Au cas ou tu
aurais encore dans ta librairie le Mahatma Gandhi de Romain Rolland et des albums de dessins de Wellti (je
crois qu’ils sont sortis jadis a Munich chez Hanfstaengl), j'aimerais les avoir comme cadeau pour mon 75°m
anniversaire» (p.112) (5).

Il serait sans doute souhaitable de publier un florilege de ce genre de citations, ne serait-ce que pour
montrer des aspects de la pensée libertaire que I'on maintient plus ou moins volontairement occultés.

Se défendre

Sil'on se penche sur I'archéologie de la violence, a n’en pas douter, pour certains, la violence est 'accou-
cheuse de l'histoire. Pour d’autres, I'histoire de 'humanité est le résultat de sa capacité d’entraide. Ce qui
nous importe est de comprendre comment I'idée de la conquéte du futur humain est passée par la nécessité
de prendre les armes.

Il est courant de justifier 'usage de la violence par la violence subie. Il est de bon ton d’excuser la ven-
geance armée manifestée par des esclaves révoltés des colonies frangaises et de voir dans ce processus
comme une justification mémorielle pour ce qui peut se passer aujourd’hui. Elsa Dorlin dans son ouvrage
fort documenté, Se défendre (6), présente en son début comme une marque du racisme blanc les supplices
appliqués a des Noirs antillais révoltés.

C’est un peu vite oublier que ce genre de pratique reléve de la normalité quand I'esclave se révolte. Dans
ces cas, le racisme est tout a fait secondaire; seul le refus de voir qu’'un moyen de production qui échappe
a son propriétaire peut motiver au fond, ce genre d’actes. Rappelons les crucifixions en série qui bordérent
la Via Appia, de Rome a Capoue, aprés la défaite des compagnons de Spartacus.

Il faudra attendre l'arrivée au pouvoir du christianisme pour que soit posée la question de l'usage de la
violence par les autorités. Ce sera d’abord la question de la guerre juste, qui sera abordée puis, plus tard,
celle de I'usage légitime de la violence. A propos de cette derniére, le nom a retenir est Grotius (7). Né dans
les futurs Pays-Bas, tout a la fois juriste, humaniste, diplomate et avocat, il publiera Le Droit de la guerre et
de la paix, livre de grande importance selon les historiens. Dédié au roi frangais Louis XllII, 'auteur déclare:
«Je voyais dans I'univers chrétien une débauche de guerre qui elit fait honte méme aux nations barbares:
pour des causes légeres ou sans motifs on courait aux armes, et lorsqu’'on les avait une fois prises, on
n’observait plus aucun respect ni du droit divin, ni du droit humain, comme si, en vertu d’une loi générale, la
fureur avait été déchainée sur la voie de tous les crimes».

(4) Emma Goldman, Vivre ma vie, L’Echappée, 2018,1096 p., le chapitre 52 sur la Russie.
(5) Kreszentia Mihsam, dite Zenzl (1884-1962), Une vie de révolte. Lettres de 1918-1959, La Digitale, 2008, 246 p.
(6) Elsa Dorlin, Se défendre, une philosophie de la violence, Paris, Zones, 2017.

(7) Grotius, Le Droit de la guerre et de la paix, Prolégomenes XXVIII (sur la Toile).

- 3/4 -



Cette question de la violence d’Etat, c’est-a-dire: «Qu’est ce qui est légitime?», 'Eglise chrétienne avait
tenté de régler cette question par les écrits de certains Péres de I'Eglise. Augustin (354-430) d’abord puis
Thomas d’Aquin (1225-1274).

Le premier affirme: «L’injustice de I'ennemi imposant au sage de faire une juste guerre. [...] Car, enfin, il
ne peut faire une guerre juste que pour punir l'injustice de ses adversaires, et cette injustice des hommes,
méme sans le cortege de la guerre, voila ce qu’'un homme ne peut pas ne pas déplorer», La Cité de Dieu,
XIX, 7.

Pour le second, la guerre ne peut relever que de la puissance publique, sinon elle est un crime, et elle ne
doit avoir lieu que pour faire triompher le bien commun.

L ’histoire nous montre de tous les temps, que le bien commun est toujours celui du détenteur des moyens
de la violence. Régulierement, des mouvements de révolte se saisissent de ces moyens, c’est-a-dire les
armes, pour faire advenir leur bien commun. Et, tout aussi régulierement, les détenteurs «/égitimes» de
ces moyens réduisent ces poussées «illégitimes». |l va falloir attendre la deuxiéme moitié du 18°™ siécle
pour que le transfert des moyens armés soit légitimé. D’abord avec la Guerre d’'indépendance des colonies
britanniques (1775-1783) puis lors de la Révolution frangaise a partir de 1789 quand le peuple prend les
armes.

Pour mémoire
La non-violence n’était pas encore inventée. On s’accorde pour dire que c’est Gandhi qui - sans pour
autant imposer un mot pour la qualifier -, par son action, mit en lumiére cette forme de combat. Gandhi
employa le terme d’«ahimsa»: respect de la vie; puis celui de «satyagraha»: recherche de la vérité par la
désobéissance civile; c’est de la langue anglaise qu’est venu le terme de «non-violence» repris par Romain

Rolland en 1924.

Allons-nous, quant a nous, ajouter un adjectif a 'anarchisme en parlant d’anarchisme non-violent ou de
non-violence libertaire?

André BERNARD.

- 4/4 -



