Le Monde Libertaire - n°1811
novembre 2019

Fédération Anarchiste

SARAH HAIDAR, FEMINISTE, ANARCHISTE!...

Nous avons rencontré Sarah Haidar pour I'émission Femmes libres du 30 octobre 2019, lors de son
passage a Paris. Sarah, kabyle, vit en Algérie, elle est féministe et anarchiste, écrivaine et journaliste. Elle
a écrit cing romans dont les deux derniers en francais.

Comment étre activiste a Alger en ce moment?

Je me revendique anarcha-féministe et je donne le meilleur de moi-méme dans I'écriture. En ce qui
concerne I'anarchisme, nous ne sommes pas organisés, nous n‘avons pas d’espace pour discuter, concer-
ter des actions. Mes amis, qui se revendiquent anarchistes, le sont sur le plan des idées, mais pas ou peu
sur le terrain. La répression est omniprésente au contraire de pays ayant une culture anarchiste ancrée dans
leur histoire: en Algérie, la population ne comprend pas ce qu’est 'anarchisme. Elle le lie aux clichés les
plus répandus, c’est-a-dire le chaos, le désordre, I'apocalypse. Ce manque de culture politique, d’histoire,
est malheureux car tout ce que les anarchistes algériens ont pu faire est marginalisé, minoré: par exemple,
Mohamed Sail a été effacé de notre mémoire. Pourtant, il a fait partie des brigades internationales en Es-
pagne, il a participé avec d’autres anarchistes a la guerre de libération nationale en Algérie. Il a ainsi essayé
d’apporter sa contribution a la révolution.

Le contexte actuel de la derniere décennie ne permet pas I'émergence d’un mouvement anarchiste
organiseé car la répression touche déja les mouvements politiques classiques. Ce que nous appelons «clas-
sique», c’est 'opposition entre une gauche socialiste, parfois stalinienne selon les périodes, et une droite
libérale se revendiquant démocrate et progressiste. Entre les deux, bien sir, il y a les partis de I'allégeance,
les partis du pouvaoir, et le pouvoir lui-méme qui n’hésite pas a réprimer, a corrompre, a phagocyter ces mou-
vements classiques politiquement «corrects». C’est pour toutes ces raisons-la qu’il N’y a pas de présence
anarchiste affirmée depuis le mouvement du 22 février. Les idées anarchistes apparaissent soit un peu trop
avancées pour le contexte que nous vivons, soit complétement irréalistes.

Et ton anarcha-féminisme?

Ce sont mes écrits qui témoignent de mon féminisme plus que mon action sur le terrain. Mais depuis le
22 février, je fais partie de la Collective, groupe de femmes qui militent depuis trés longtemps et qui parti-
cipent depuis le 1° jour aux manifestations du vendredi. Au mois de mars, nous avons décidé de créer le
Carré féministe au sein de la manifestation, ainsi on visibilise les revendications relatives aux femmes, au
juridique, au viol, aux violences.

Tu peux redire les éléments du cadre juridique concernant les femmes en Algérie?

lls se résument au Code de la famille, code de statut personnel voté en 1984, aprés moult résistances
des femmes, des féministes a I'époque. L'idée de ce projet remonte aux lendemains de I'indépendance mais
les femmes ont vraiment bloqué par leur résistance jusqu’en 1984 sous le président Chadli Bendjedid, venu
apres la mort du dictateur Boumediene, qui se revendiquait socialiste. |l est arrivé en apportant une politique
libérale économiquement parlant, et en contradiction avec I'envie d’'un projet visant a piéger le mouvement
social en opposant des visions sociétales différentes. Pour contenter la branche conservatrice du monde
politique et de la société algérienne, il a fait voter ce texte qui réduit les femmes a des mineures a vie. Méme
aprés sa majorité, la femme est soumise a la présence du tuteur, son pére ou son grand frére, pour se ma-
rier, par exemple: c’est I'application par des textes de lois d’'une oppression sociale qui existait déja. La loi
de 1984 vient |égitimer cette oppression et donner plus d’armes a I'oppresseur. En cas de divorce, 'lhomme
a droit de divorcer pour n’importe quelle raison. Pour la femme, elle doit recourir a une disposition religieuse
codifiée, elle doit prouver selon des motifs religieux qu’elle ne peut plus vivre avec son mari. En outre, le

-1/3 -



Code de la famille pérennise I'inégalité dans I'héritage. En 2005, il y a eu des amendements pour atténuer le
texte, le rendre moins moyenageux. C’est un rideau de fumée. Les féministes continuent d’exiger I'abroga-
tion du Code de la famille. A cela s’ajoute la lutte contre les violences faites aux femmes, parce qu’en 2015,
une femme s’est fait immoler vivante par un homme qui la courtisait et qu’elle refusait. En 2016, pour les
mémes raisons, une femme a été écrasée par un homme qui a roulé en voiture par trois fois sur son corps.
Il'y a eu des rassemblements pour dénoncer la banalisation des violences faites aux femmes, pour réclamer
plus de fermeté. Il nous fallait visibiliser ces revendications dans le cadre d’'une mobilisation quasiment iné-
dite, car c’est un mouvement national. Chaque vendredi, ce sont des dizaines de milliers de personnes qui
descendent dans la rue, a Alger, a Oran, en Kabylie, a Bouira, a Constantine...

A Alger, nous restons une heure dans le Carré féministe, ensuite, nous rejoignons la marche avec une
grande banderole: «Nos droits, ici et maintenant». |l y a une grande pression contre ce Carré: le deuxiéme
vendredi, les féministes ont été agressées physiquement, victimes de campagnes de haine sur les réseaux
sociaux, avec des menaces de mort, des menaces d’attaques a I'acide, parce que le féminisme est percu
comme un mouvement anti-religieux qui menace les fondements de la famille, les valeurs de la société.
Mais le Carré s’est maintenu et jusqu’a aujourd’hui il fait partie du mouvement. De plus en plus de gens
viennent nous voir, car c’est un espace de débat, pour discuter. Beaucoup nous disent: «Méme si nous ne
sommes pas d’accord avec vous, nous vous protégerons». Les femmes ont participé activement a tous
les mouvements, a toutes les étapes historiques en Algérie, que ce soit la guerre de Libération jusqu’a la
lutte contre le terrorisme islamique. Mais on nous oppose: «Ce n’est pas le moment des revendications des
femmes. Il ne faut pas se divisers.

Comment es-tu devenue anarcha-féministe?

Quand on vit dans un espace géographique ou dans un contexte historique ou I'oppression des femmes
est constante, comme faisant partie de la vie quotidienne, de la mentalité ambiante, c’est la chose la plus na-
turelle de devenir féministe. Ce n’est pas aprés avoir lu Simone de Beauvoir que je suis devenue féministe,
il m’a suffi d’'observer et de repenser la condition des femmes, autour de moi, mon entourage immédiat, et
dans la rue, dans la sociéte, cette observation mene a I'indignation.

On s'interroge d’abord sur les raisons de cette injustice, on essaie de la disséquer, de comprendre ses
origines, pas pour la justifier, mais pour comprendre. Et quand la compréhension atteint ses limites, on a
beau expliquer cela par I'héritage culturel traditionnel, religieux (qui a une grande responsabilité), on a beau
expliquer cela par la complicité de I'Etat, par 'usage que fait I'Etat de cette mentalité pour se maintenir et
pour créer une espéece d’équilibre malsain au sein de la société, faire accepter aux hommes I'oppression
gu’ils subissent en leur permettant d’opprimer les femmes, on a beau méme comprendre ce besoin d’avoir
un référent religieux et traditionnel, d’avoir cet héritage, ce patrimoine, sans le critiquer, sans 'analyser
parce que nous n’avons pas tous les mémes moyens, pas tous les mémes accés aux privileges de I'édu-
cation, de la culture, des voyages, des rencontres, tout ce qui permet I'ouverture d’esprit, et d’esprit critique
sur son propre héritage, je crois alors que la compréhension s’arréte la. Car c’est étre complice avec cette
injustice que de lui chercher tout le temps des explications. Et je ne me considérais pas forcément comme
féministe. Je n’avais pas besoin de me qualifier comme telle. Au début j'exprimais simplement une révolte
par le fait que jai commencé a vivre moi-méme cette condition de femme, j’ai vu beaucoup de femmes la
vivre et 'accepter comme si c’était la chose la plus normale du monde. J'ai commencé a exprimer de ma-
nieére tres brouillonne, trés embryonnaire, cette révolte, cette colére par rapport a cette situation qui était
intenable, inacceptable, alors je I'ai exprimée par écrit.

Je pense a Frangoise Héritier qui ne comprenait pas, chez ses grands-parents, la différence entre
les filles et les gargons, ce qu’elle nomme la valence différentielle. J’y vois le méme cheminement.

Oui, c’est le méme cheminement et je ne trouvais pas de réponse convaincante. J'ai alors commenceé a
m’exprimer sur le confort que cela représentait pour les religieux, I'Etat, les hommes politiques, de maintenir
hommes et femmes dans ce climat de violence et d’oppression. Cela s’est structuré avec le temps.

Au début, ma réflexion s’arrétait sur les violences directes, flagrantes, sur le systéme patriarcal dans sa
vision conservatrice, islamiste, rigoriste, mais apres, la réflexion s’est étendue sur la condition de toutes les
femmes du monde, quel que soit le degré d’émancipation ou de modernité du pays.

Ton enfance, c’est durant la décennie noire de I’Algérie, tu aurais pu étre enfouie. Comment en
sortir?

-2/3 -



Il y a eu une résistance héroique des femmes dans les années 90, des femmes sont mortes car elles
ont résisté, certaines ont été égorgées, assassinées car elles refusaient de porter le voile. J'ai eu la chance
d’étre dans une famille qui me poussait a lire, de grandir dans la littérature, la poésie. C’est pendant I'ado-
lescence que j’ai utilisé tout ce back-ground pour commencer a réfléchir a cette condition. Il est clair que jai
emmagasiné beaucoup de violences, inscrites ensuite dans ma mémoire: cela m’a aidée plus tard a analy-
ser jusqu’ou peut aller la violence religieuse et notamment celle qui vise les femmes. J’ai donc commencé
a 'age de 16-17 ans a me révolter de maniere épidermique. Ce systeme-la est une espéce de pervers
narcissique a trés grande échelle. |l déposséde les femmes de leur propre estime d’elles-mémes, de leur
capacité a construire leur vie, et de fait il les améne a accepter leur condition au moyen de I'emprise qu'il
exerce sur elles.

Depuis le 22 février, il y a une prise de conscience, dans cette lutte collective, nous essayons de trouver
une convergence et un terrain commun pour construire quelque chose car cela devient une question de
survie, voir ce qui nous rassemble, plutét que ce qui nous divise.

Propos recueillis et retranscrits par Hélene HERNANDEZ
Emission Femmes libres sur Radio libertaire
Groupe Pierre Besnard de la Fédération anarchiste

Dernier livre sorti : Sarah Haidar, La morsure du coquelicot, Editions Blast, 2019, en vente a Publico.
Pour écouter I'émission du 30 octobre: https://emission-femmeslibres.blogspot.com

-3/3 -



