Le Monde Libertaire - n°1810
octobre 2019

Fédération Anarchiste

LES EFFONDRISTES (, - HISTOIRE D’UNE
DENEGATION (2™ partie)...

4- La nébuleuse collapsosophique:

En France, le premier livre de P. Servigne et R. Stevens - Comment tout peut s’effondrer? (2015) - est
une reprise du collapse médiatisé aux Etats-Unis par J. Diamond. Au fil des pages, des données catastro-
phistes (rarement confrontées dans le temps, dans I'espace, dans I'histoire) essaiment pour aboutir dans
le chapitre 10 a la présentation d’une théologie politique: «Maintenant qu’on y croit, on fait quoi? (Politique
de l'effondrement): L’action constructive et si possible non-violente ne peut clairement venir qu’aprés avoir
franchi - individuellement et collectivement - certaines étapes psychologiques. Mais soyons réalistes, on ne
peut raisonnablement pas se permettre d’attendre que chacun fasse son deuil avant de commencer a agir.
D’abord parce qu'il est trop tard pour cela, et ensuite, parce que 'humain ne fonctionne pas de la sorte.
En réalité, I'action n’est pas I'aboutissement d’un processus, mais elle fait partie intégrante du processus
de “transition intérieure”». Ce paragraphe particulierement psychologisant s’inscrit dans une définition de
I'étre humain comme étre religieux - proche de 'homo-religiosus théorisé par le fasciste Mircea Eliade (Voir
notamment Imposture et pseudo-science, Dubuisson, 2005).

Dans L’entraide, I'autre loi de la jungle (2017), P. Servigne et G. Chapelle s’autorisent ensuite a une
sur-interprétation des travaux sur I'évolution de C. Darwin et de Pierre Kropotkine, en ignorant le dialogue
réel qui a eu lieu entre ces deux ceuvres et le contexte idéologique de leur production (1). L'entraide devient
avec les collapsologues une notion bienveillante, dont I'application consisterait: «pourquoi pas a enseigner
l'altruisme dans des écoles de type managérial»! (Entretien avec Frangois Ruffin, Fakir n°87,12 mars 2019).
Cette approche ignore le travail magistral de Patrick Tort qui a réhabilité la proposition fondamentale de C.
Darwin contre les tenants du darwinisme social (la sélection naturelle impliquant une sélection sociale),
auquel semble adhérer la collapsologie en défiant la pluralité culturelle. Dés 2015, avec Une autre fin du
monde est possible, le terme de collapsophie suggére I'instauration d’'une nouvelle religion, dont les rites
sont par ailleurs détaillés dans Le petit traité de résilience locale qui est a I'origine sur tout le territoire de la
constitution de groupes comme les kolapsonautes, ou «la collapso-heureuse.

En janvier 2019, un «duel» entre P. Servigne et Edgar Morin est organisé a la fac de droit de Montpellier;
I'«Effondrement» doit y étre mis a I'épreuve de la «complexitér... Cela fait déja des années qu’E. Morin dé-
fend les théses de I'effondrement (De I'abime a la métamorphose, 2009), en est un maitre éclairé (La voie,
2011) et contribue activement a l'instauration d’'une spiritualité laique dans la société frangaise («Partir du
point zéro», Nouvelles de la société anthroposophique de France, novembre 2015). Sa «pensée complexe»
reléve d’'une novlangue qui a permis d’introduire le spiritualisme dans I'éducation (Sept savoirs nécessaires
a l'éducation du futur, UNESCO, 2000) et dans l'histoire des civilisations: «C’est-a-dire que je parle de la
collaboration du monde extérieur et de notre esprit pour construire la réalité» (Entretien avec Edgar Morin
sur nonfiction.fr, 2008). En septembre 2018, dans une interview fleuve relayée par P. Servigne, il agite sans
complexe la menace du djihadisme tout en citant Krishnamurti (2) au prétexte que nous devons «prendre

(*) Remerciements réitérés a Mailis pour la formule, Soumadi pour son sens de I'observation et de la dérision a toutes
épreuves, Piarres et Christian pour leur lecture critique.

(1) Pierre Kropotkine, textes réunis par Renaud Garcia in De Darwin a Lamarck. Kropotkine biologiste (1910-1919), ENS,
2015: https://books.openedition.org/enseditions/51147langsfr

(2) https://www.facebook.com/servigne.collapsologie/posts/2198546560364646/
-1/3 -



conscience» au sens spiritualiste. Il ne s’agit donc pas d’'un duel mais d’une entreprise de dépolitisation
qui exhorte a se soumettre a des dictats comportementaux plutdt qu’a reprendre pouvoir sur le savoir, a se
mettre en débat.

J’évoque en passant le projet Spiral, projet porté a I'’échelon européen par le Stockolm Resilience Center
qui développe des phases de travail incohérentes du point de vue cognitif et dont P. Servigne fait la publici-
té: «Dans ses ateliers d’écopsychologie, Joanna Macy a mis en place une spirale qui se décline en quatre
principales étapes. La premiére est la gratitude. Chaque participant ouvre son cceur et s’ancre dans cette
gratitude. Deuxieme stade: on plonge dans les ombres, on honore la peine et toutes les autres émotions.
Chaque participant va alors déposer sa peur, sa tristesse, son désespoir, sa colere, etc... On accueille et on
composte en quelque sorte collectivement. Cela fait un bien fou et des liens tres forts se nouent entre les
participants. Ces rituels autour de la souffrance soudent d’ailleurs les communautés humaines depuis des
milliers d’années. Cela touche au sacré dans la relation, 'empathie, la réciprocité. C’est quelque chose qui
nous dépasse. C’est méme religieux, au sens de “religare”. La troisieme étape de la spirale consiste a faire
un pas de cété et, enfin, la quatrieme, a aller de 'avant. Cet atelier aurait-il a voir avec le bouddhisme?»
(Entretien avec P. Servigne et Philippe Cornu, Collapsologie et émotions, 20 mars 2019).

5- Le détour par le bouddhisme a I'occidentale.

La collapsologie semble avoir la méme fonction que les courants théosophiques créés a la fin du 19%me
siecle, avec lesquels elle se ramifie; le millénarisme n’est pas un phénoméne nouveau et son attrait pour
le bouddhisme non plus. Marion Dapsance (Qu’ont-ils fait du bouddhisme?, 2018) a analysé I'utilisation ré-
currente du bouddhisme par une élite européenne, a travers notamment I'invention du bouddha philosophe,
une antithése du Christ. Elle signale qu’en Inde, au Tibet, en Chine, le bouddhisme est une religion; que
I'importation du bouddhisme a servi a la création d’une religion laique par des érudits anti-chrétiens, souvent
réactionnaires, comme certains aryanistes a la recherche de I'ancétre de la civilisation européenne: pour
eux la rénovation sociale passerait par la renaissance spirituelle des adeptes, notamment par le biais de la
méditation.

En l'occurrence, la méditation «pleine conscience», qui a par exemple servi le nationalisme Birman, est
surinvestie. Le terme méme de «pleine conscience» est une traduction équivoque, qui évacue le sens que
cette pratique avait dans le cadre de cette religion: une attitude de calme qui ne visait pas I'éveil; celle-ci est
a l'origine une pratique minoritaire, 'apanage de certains moines «déficients». Il n’est jamais question de
bien-étre ou d’épanouissement. La méditation bouddhiste est in fine un rituel préparatoire, de concentration,
a la véritable pratique, centrée sur le caractere souffrant de notre vie terrestre (décomposition du corps, futi-
lité de I'existence...) afin du susciter un sentiment d’'urgence et de dégot et provoquer la sortie du Samsara
- le cycle des réincarnations.

Dans le contexte actuel, de saturation des institutions, celle-ci a pour effet de reléguer des éléments
culturels a la déclassification, puis de saturer I'espace intime de références problématiques, car intradui-
sibles autrement qu’en y substituant des stéréotypes. Ce que I'on appelle aujourd’hui méditation, dans le
bouddhisme ou le christianisme, est finalement une falsification de la méditation philosophique de type
stoicien, dont I'enseignement, les exercices spirituels qui encouragent I'individu a transformer sa propre
liberté et a atteindre I'ataraxie soit la disparition des passions, a été en grande partie perdu (Pierre Hadot,
Exercices spirituels et philosophie antique, 1993), mais pas suffisamment pour la résumer a la «pleine
conscience». Qu’est-ce que méditer? Que deviennent mes pensées quand je médite? S’aliénent-elles a un
sens qui m’échappe en tant que sujet?

Et finalement, pourquoi surajouter un sens mystique a une pratique qui a pour but «d’user sans contrainte
de nos désirs et de nos aversions» (Epictéte, lll, 12,1-7)?

Récemment, une équipe de recherche américaine a testé les effets de la méditation pleine conscience
(Mind-fulness méditation) sur certains pratiquants et arrive a des conclusions qui mettent un bémol a I'utili-
sation massive de cette technique considérée comme une panacée. Réalisée quotidiennement, cette «sus-
pension du jugement» provoquerait la fabrication de faux-souvenirs, des pertes de mémoire, et induirait
chez certains patients la possible altération du processus décisionnel: «/t may also increase false-memo-
ry susceptibility by affecting the cognitive operations needed to distinguish between internal and external
sources of information» (Brent Wilson, «Increased False-Memory Susceptibility After Mindfulness Médita-
tion», 2015). Cette étude fait écho a la manifestation de troubles du jugement que j'ai observé chez cer-
taines de mes relations, assidues a ces «rituels». Je rapprocherais ces troubles d’une «dé-subjectivation»

-2/3 -



progressive, sachant que ces personnes ont pour la plupart abandonné la réalisation de projets autrefois au
centre de leur vie.

6- Le «couteau-suisse»:

Dans un hopital de jour Angloye dispensant des thérapies comportementales (TCC), les patients «ap-
prennent» désormais a gérer leurs émotions. Pour cela, ils s’entrainent a la pleine conscience, suivent
des cours de sophrologie qui en sont la redite, etc... Une patiente a nommé le prof de sophrologie «cou-
teau-suisse», car chaque jour il a un nouveau «super pouvoiry: sportif, alpiniste, coach, omniscient (quand
il prétend abusivement lire dans les pensées d’'une patiente et suscite sa colére), etc... L'expression «cou-
teau-suisse» a été adoptée par le groupe comme élément de dérision mais surtout de mise a distance vis-
a-vis du viol de l'intime auquel a recours ce thérapeute. Le psychiatre-référent en a été avisé et a admis a
demi-mot que c’était «un peu n’importe quoi». Il n’a proposé aucune alternative au cours de sophrologie,
mis a part l'attente dans une salle vide; la psychanalyse, institutionnelle, est paradoxalement considérée
comme potentiellement dangereuse pour les patients. Comment demeurer un sujet libre si ni la question du
«transfert» ni celle du «refoulé» ne sont jamais posées?

Il est difficile de se prémunir de la psychologisation des émotions dans un contexte ou les institutions la
prescrivent massivement, et ou elle jouit en outre de la caution des neurosciences qui substituent les vieilles
théories du développement naturel a la question de la transformation individuelle. Cette «anti-pédagogie»
(3) vise la fin / le collapsus (terme médical) des pratiques populaires en leur substituant des conduites dog-
matiques dont on connait pourtant déja les dérives dans le champ de I'’éducation avec la pédagogie Montes-
sori (4 et 5). Le Ministre de I'éducation nationale Jean-Michel Blanquer qui calque sa révolution pédagogique
sur ce systeme («Diffuser I'esprit Montessori», France culture 2017) a mis au ban toutes les pratiques issues
de I'alliance entre le constructivisme et le cognitivisme, grace a son petit livre orange des bonnes pratiques a
I'attention des enseignants. La démarche a été reproduite par les Ministres de la santé et de la justice avec
le Centre national de ressources et de résilience qui «pourra également, en lien avec la Haute autorité de
santé, labelliser certaines bonnes pratiques» (santé-mentale.fr, 22 février 2019), et réaliser une sélection
parmi les professionnels et les patients (?).

Il est grand temps de réhabiliter I'éducation émancipée et les pédagogies libertaires, contre la persis-
tance de systémes étonnamment sélectifs, par la richesse, par la religion, par la spiritualité, par 'expertise,
par les compétences, par les dons, etc... Il y a une différence entre la conscience de classe, politique, qui est
liee a une culture commune que I'on se construit a partir de la pluralité de nos pratiques et de nos histoires
individuelles, et la conscience dans son acception spiritualiste qui prend le contre-pied du projet de laicité et
empéche les sujets fragilisés de se réapproprier une histoire qui leur est propre pour ne plus la subir.

Eloise D.

(3) «L’anti-pédagogie: c’est une rhétorique, trés habile, fonctionnant sur une belle maitrise de la langue, aux accents pro-
phétiques et facilement imprécateurs... mais sans aucune attention aux faits, ni souci d’étayer son point de vue et d’entrer
dans un débat contradictoire (...) C’est de la théologie», Philippe Mérieu, «Faut-il en finir avec la pédagogie?», 2009.

(4) «Nous avons voulu montrer seulement le danger qu'il y a aujourd’hui a suivre Mme Montessori et ses admirateurs. Quel
que soit 'apport pédagogique de sa méthode, I'éducatrice italienne, intégrée au fascisme, asservie a I'Eglise ne peut pas
servir I'éducation du peuple. Ce sont la des considérations dont nous devrons toujours tenir compte quand nous essaie-
rons de tirer du montessorisme ce qui peut étre utile a 'Ecole prolétarienne», Célestin FREINET et K. STORM, «La vraie
figure de la Montessori», in L’Ecole émancipée, n°7, 9 novembre 1930.

(5) Serge Franc, «Montessori et la Casa dei Bambini: Dimensions idéologique, épistémologique et spirituelle de la mé-
thode», Tréma,2018 : https://journals.openedition.org/trema/4369

-3/3 -



