Le Monde Libertaire - n°1795
mai 2018

Fédération Anarchiste

CRITIQUE DU SITUATIONNISME

Un ouvrier d’Esperance-Longdoz résumait ainsi son désaccord avec les Fourastié, Berger,
Armand, Moles et autres chiens de garde a venir: “Depuis 1936 je me suis battu pour des
revendications salariales; mon pére, avant moi, s’est battu pour des revendications salariales.
A présent jai la télé, un frigo, une Volkswagen. Bref, j"ai continué a avoir une vie de con”.
Raoul Vaneigem.

“Une vie de con”. Pour synthétiser au maximum, nous pourrions sans doute considérer que la théorie cri-
tique élaborée par les Situationnistes en I'espace de quinze ans [1957-1972] s’est lentement tissée a partir
de ce concept élémentaire et banal: 'homme d’aujourd’hui est contraint par le systeme actuel de domination
et d’exploitation a mener “une vie de con”.

Ce qui rend 'homme si profondément et désespérément malheureux n’est rien d’autre que de se rendre
compte que sa propre vie est désormais dépourvue de toute passion, de tout sentiment humain, car il survit
dans un monde ou la seule valeur, la seule “raison d’étre”, oserons-nous dire, est la nécessité impérative de
produire de la marchandise et de la consommer, se réduisant de ce fait lu-méme en marchandise produite
et consommeée. Le “spectacle” - concept-clé dans I'élaboration de la pensée situationniste - est justement
I'occupation totale du monde par la marchandise, désormais acquise au point d’en faire “le monde de la
marchandise”.

De la sorte, I'analyse théorique réalisée par les situationnistes depuis le début des année soixante sem-
blait avoir réussi a saisir la transformation inéluctable de la domination capitaliste sur la société et sur les
hommes, devenue non plus et non seulement une domination formelle, organisée dans les limites de la
sphére du controle/exploitation de la production et des moyens de production mais étendue au moindre
moment du vécu quotidien le plus secret de chaque individu de fagon a prendre la dimension d’'une domi-
nation réelle. Cela a entrainé une aliénation humaine totale, du fait que si auparavant I'aliénation capitaliste
pouvait étre concentrée uniquement sur la “phase productive” de la vie quotidienne d’'un travailleur - qui
parvenait donc quand méme a garder une identité propre “autre” que celle déterminée par les rapports de
production -, a présent le travailleur semble dépourvu d’'une quelconque identité, dans I'impossibilité ou il se
trouve d’avoir le contrdle et de disposer de sa propre existence, devenue désormais lieu total de production/
consommation capitaliste.

Avec I'entiere possession de la réalité, le capitalisme a donc transformé la réalité elle-méme au point de
la nier totalement et de la substituer par une vision du monde ou la marchandise n’est plus seulement le
produit du travail mais va jusqu’a devenir la production unique de la vie, contraignant ainsi les individus a se
produire/reproduire comme marchandise la plus précieuse pour le systtme économique. L’'accroissement
incessant de la production et de la consommation marchande, grace au développement technologique at-
teint dans 'immeédiate aprés-guerre, a ainsi caractérisé - de 'avis des situationnistes - ce “bien-étre social”
porté aux nues qui, tout en ayant mis fin a un état de pénurie et de misére (du moins pour ce qui concerne
les pays industriellement avancés) de fagon a garantir la survie de chaque individu, a créé des conditions
de vie désormais dépourvues de toute passion humaine et ot ne plus mourir de faim n’a pas empéché de
mourir d’ennui.

La massification de la marchandise qui est advenue, a en réalité posé les conditions d’une “prolétarisa-
tion du monde”; grace a celle-ci le capitalisme a pu étendre et développer son propre controle et sa domi-
nation réelle sur chaque aspect singulier du vécu quotidien qui, diminué de sa valeur la plus éminemment
humaine et naturelle, a fini par ne devenir rien d’autre qu’une représentation vide de la marchandise et de

-1/5 -



son monde: le spectacle. Une telle analyse de la société bourgeoise a sans aucun doute permis a la théorie
critique élaborée par les situationnistes de saisir pleinement le processus de transformation/restructuration
de la domination capitaliste; laquelle, loin d’abolir la société de classes en matiére de conditions de vies, la
réalise a travers une collaboration de classes ou les différences semblent abolies en ce sens que la qualité
de la vie est réduite pour tous a la simple survie.

Avec le concept de “spectacle”, la théorie critique situationniste a donc mis en évidence que l'aliénation
humaine est devenue une prérogative commune a tous les individus et n’est plus circonscrite au seul pro-
létariat, puisque l'aliénation ne se circonscrit plus a l'impossibilité d’avoir (autrement dit a la privation de
leur produit subie par les travailleurs) mais a I'impossibilité d’étre (ce qui revient a la négation de tout ce qui
est vécu en-deca aussi bien qu’au-dela du systéme économique de production et de consommation de la
marchandise). Si la société du bien-étre a rendu réalisable un allongement de la durée de vie, il est devenu
de plus en insupportable, dés lors qu’il ne s’est pas accompagné d’'une augmentation de la qualité de la vie
mais s’est seulement traduit par une augmentation quantitative de marchandises dans la vie quotidienne
créant les conditions d’'une “nouvelle misére” pour chaque individu. Car chacun s’enrichissant continuelle-
ment de pauvres choses, a fini par s’identifier a cette pauvreté, dépourvue de tout sens, de toute valeur, si
ce n'est dans sa relation a la production/consommation de marchandises.

A présent, ce processus, séparant l'individu de son propre vécu pour le représenter comme marchandise
dans le spectacle de la marchandise, a rendu la survie dans ce systéme de domination capitaliste encore
plus insupportable, parce que - en la vidant de toute passion humaine et naturelle -, il 'a complétement dé-
valorisée et rendue insignifiante. “Une vie de con”, comme cela a été dit au début.

Le manque d’'un sens donné par chacun a sa propre vie a généralisé un état ou tout insupporte et an-
goisse au point de se retrouver face a une alternative tranchée: le suicide (la survie n’étant rien d’autre
qu’une mort au ralenti) ou la révolution. C’est pourquoi il ne suffisait plus d’expliquer pourquoi la vie quoti-
dienne est une aliénation, il fallait s’armer d’'une théorie critique en mesure de la développer.

L'une des premiéres taches dont s’acquittérent les adhérents a I'Internationale Situationniste (IS) fut
un emploi unitaire de tous les arts et techniques afin de construire des “situations” en mesure de traduire
pratiquement la critique de I'espace et du temps du vécu quotidien de fagon a mettre en évidence que
I'architecture et I'urbanisme étaient des instruments susceptibles d’isoler et d’atomiser les individus, facili-
tant en conséquence le contréle et I'exploitation par le capital. Ce n’est qu’ainsi que I'art, se mesurant aux
contraintes du pouvoir, aurait pu exprimer toute sa charge révolutionnaire non plus fictive et théorique mais
pratique et constructive; en effet, en informant les individus/citoyens de la finalité de la construction de “leur”
ville et de la méthode “policiere” avec laquelle les réalisations architecturales et urbanistiques étaient adop-
tées et orientées, l'intervention pratique de I'art dans la réalité quotidienne se serait transformé en réalisation
de nouvelles “situations passionnelles” de vie, d’espaces de vie, de temps de vie, reléguées jusqu’alors par
la bourgeoisie dans la rancceur et la monotonie d’'une lutte pour la survie consacrée a la consommation et
la production capitaliste.

La réalisation totale de l'art et son dépassement en tant que marchandise représenta la premiére in-
tervention, la premiére action pratique accomplie par les situationnistes pour transformer radicalement la
réalité produite par une culture bourgeoise au service du systéme d’exploitation et d’aliénation des individus
et de leurs capacités créatives. Cette vision tendant au dépassement de I'expérience artistique en tant que
simple “ceuvre d’art”, ayant eu certes le mérite de mettre en évidence la profonde décomposition des valeurs
artistiques et culturelles de la société bourgeoise - car elle a su saisir 'aspect désormais purement objectal
de I'art, au point d’apparaitre comme rien d’autre qu’un objet de luxe - a cependant démontré ne pas étre
en mesure de dépasser radicalement et totalement la condition subjective de cette méme expérience, au
point de faire de la révolution une ceuvre d’art dont la réalisation serait de leur compétence exclusive étant
donné que n’importe quelle autre action politique révolutionnaire se caractérisait par le retard a comprendre
les potentialités offertes actuellement par le développement technologique exigé par une organisation supé-
rieure du monde (et non pas bien entendu la méme proposition idéologique d’un monde organisé selon des
modeles qui reproduiraient la séparation entre dirigeants et exécutants).

Une telle critique visant a dépasser I'art en le réalisant dans la vie quotidienne n’eut pas d’autre incidence
que la capacité a développer une nouvelle conscience des conditions d’aliénation dans la société capitaliste
et surtout a favoriser une facon différente et originale de comprendre des concepts tels que “révolution”,
“lutte des classes”, “organisation révolutionnaire”. Pour les situationnistes, en effet, la révolution se fait

-2/5 -



chaque jour contre les “révolutionnaires professionnels”, une révolution sans nom qui n’a pas besoin de pro-
clamations, de sacrifices, de commandements, parce que c’est la conscience pratique qui change le monde
en changeant la propre vie de chacun, et aucune organisation révolutionnaire ne peut s’arroger le droit de
donner des legons au prolétariat sur la fagon de mener la lutte des classes parce que la seule théorie radi-
cale est dans la conscience de classe du prolétariat - dans le fait de se faire “classe de la conscience révolu-
tionnaire”. La révolution trouve donc dans la subjectivité consciente de chaque individu sa seule réalisation
pratique. Soutenant que la révolution sera totale ou ne sera pas, les situationnistes ont ainsi pu dénoncer les
fausses illusions des soi-disant “révolutionnaires professionnels”, qui croient pouvoir changer le monde et
la facon de comprendre le monde et de vivre la vie rien qu’en luttant contre la politique, la culture, la morale
du pouvoir capitaliste, restant par conséquent rivés a leur spécialisation au point de perdre la capacité de
combattre réellement le pouvoir capitaliste.

En effet, a quoi cela rime-t-il de combattre le capitalisme sous un seul aspect (qu’il soit politique, écono-
mique, culturel) si la domination réelle du capital s’exprime désormais au-dela de tout morcellement et frag-
mentation du pouvoir? La société bourgeoise ne peut étre transformée que si le processus révolutionnaire
est un processus total se développant a tout instant et sous tout aspect de la vie quotidienne; chaque action
qui éclate la lutte contre le capitalisme, démontre au contraire son incapacité a faire la révolution, mainte-
nant ainsi le statut quo; parce que grace a I'état apparent des choses (le spectacle), elle trouve sa propre
Iégitimation et son propre “pouvoir représentatif”. En ce sens, réfléchissant au pourquoi de la révolution, les
situationnistes en saisirent I'aspect “corporel” d’'un changement radical de la vie de chacun, né surtout d’'un
besoin, d’'un désir, d’un plaisir, de notre conscience, forte non pas de schémas idéologiques et pas méme
de visons déterministes en mesure de découvrir des “formules”, des “lois scientifiques” pour interpréter et
transformer le monde; mais forte de la pratique quotidienne de notre vécu qui, nié par le capital et ignoré
par les révolutionnaires, saura justement pour cette raison nier le capital et mépriser les révolutionnaires.

Bien sdr, comme nous 'avons observé, la vision critique de la révolution exprimée par la pensée situa-
tionniste, est une vision subjective et hyper-futuriste. Ceci a contraint les situationnistes a rester dans un
espace étroit, rencontrant de sérieuses difficultés pour s’exprimer dans une dimension collective et sociale.
Nous croyons néanmoins que le besoin de “réinventer la révolution” et de la réaliser dans 'immédiat a ou-
vert des horizons critiques d’analyse et de réflexion, surtout quant au processus de transformation/restruc-
turation du capitalisme et les méthodes dont il use a fin de récupérer les instances les plus révolutionnaires
tendant au changement radical de la société.

Malheureusement ce que le systéme bourgeois a fini par tolérer du corps théorique du situationnisme,
c’est ce que le corps théorique n’a pas réussi a dépasser dans le systeme bourgeois. En premier lieu la foi
aveugle et obtuse dans les «magnifiques et progressives destinées» du développement capitaliste.

Un point fondamental de la théorie critique situationniste est la certitude que le développement de la
technique et de la science dans le systéme capitaliste actuel permet déja aujourd’hui de dépasser la divi-
sion de la société en classes et 'accomplissement total de “I'histoire humaine” a travers le communisme; en
effet l'incapacité de la bourgeoisie a gérer pleinement le développement économique et social - qui, disent
les situationnistes, a créé I'état actuel de décomposition de la société bourgeoise - est la condition garantis-
sant que le développement historique du mouvement révolutionnaire du prolétariat pourra se réapproprier
le progrés social et I'orienter vers la construction du communisme. Donc, dans la théorie critique formulée
par les situationnistes, I'actuelle situation en soi dans laquelle se trouve la sociéte, est la garantie qu’il ne
manque au prolétariat que de prendre conscience de soi et de sa propre situation d’aliénation totale pour
pouvoir finalement étre le sujet historique de son propre dépassement et son propre épanouissement dans
une société libre et sans classes.

Exprimée ainsi, il nous semble que la pensée situationniste pergoive encore dans le prolétariat un réflexe
conditionné du capitalisme et non une force “autre” que le capitalisme; le prolétariat apparait donc encore
une fois comme LA classe du capital qui se développe et atteint son propre dépassement a condition que le
systeme lui-méme se développe et se transforme. L’hyper-futurisme des situationnistes semble donc pour
cette raison étre le lien qui unit la théorie critique du vécu quotidien et celle du développement de la lutte
des classes et de I'organisation révolutionnaire du prolétariat, du fait qu’elles sont toutes deux soutenues
par la méme théese selon laquelle le progrés social transforme et conditionne la vie quotidienne de chaque
individu, de méme qu’elle transforme et conditionne le développement de la lutte des classes et son orga-
nisation. Ainsi, bien gqu'’il n’y ait aucune continuité théorique interne entre la critique de la vie quotidienne

- 3/5 -



et la lutte de classes du prolétariat, il existe cependant un fil conducteur qui permet aux situationnistes de
théoriser 'avénement du pouvoir des conseils ouvriers comme expression pratique la plus cohérente de la
théorie critique de la vie quotidienne; et ce fil conducteur est représenté par le progrés social qui impose a
I'organisation pratique du prolétariat la gestion totale du développement inhérent au capitalisme, sous peine
de perte compléte et irréparable du pouvoir sur son propre vécu quotidien.

Mais une telle interprétation de la réalité ne nous parait absolument pas révolutionnaire, parce qu’elle
soutient et affirme I'hypothése selon laquelle le progrés social lui-méme, inhérent a ce systeme de domina-
tion capitaliste, crée la condition sine qua non de son possible dépassement et de la transformation totale
de la société. La révolution envisagée par les situationnistes ne serait autre qu’'une accélération du progres
social et son appropriation par une partie du prolétariat, devenu ainsi “sujet de I'histoire humaine”. Mais
comment le prolétariat, qui est encore déterminé comme classe du capital, pourrait-il, a travers le progres
du capitalisme lui-méme, se constituer en sujet révolutionnaire en mesure de transformer radicalement sa
propre existence comme classe du capital? Si le prolétariat ne se présente plus comme une opposition a
la bourgeoisie mais comme son concurrent, est-il encore possible de croire en un projet révolutionnaire du
prolétariat complétement apte a se différencier du progrés et du développement capitaliste?

Le doute existe évidemment que la théorie critique des situationnistes, quoique mue et confortée par des
tentatives révolutionnaires claires, ait fini en théorie de la transformation sociale et productive du “nouveau
capitalisme”; parce que, tout bien considéré, la lutte entre le prolétariat et le capital ne semble plus étre un
affrontement ouvert entre la conservation de I'état des choses actuel et son possible et nécessaire dépasse-
ment mais plutét entre deux projets différents de changement/renouvellement de la société capitaliste. Les
situationnistes, en effet, ne sont pas posé le probléme - présent dans d’autres courants de pensée - d’'une
révolution possible seulement quand le prolétariat aura acquis une conscience de soi, non pas en acquérant
une “conscience de classe” ni méme en devenant une “classe de la conscience”, mais quand il saura dé-
velopper radicalement sa propre conscience au-dela de la classe, autrement dit se concevoir comme sujet
révolutionnaire ayant son propre projet, un devenir a soi, interne et non conditionné par le progrés capitaliste
(ou sa limite). Se concevoir en tant que sujet révolutionnaire veut dire ne reconnaitre aucune mission his-
torique dans I'accomplissement de la finalité du progrés capitaliste mais se placer en dehors de ce méme
progrées pour affirmer la possibilité de construire une nouvelle société qui ne soit plus fondée autour de la
valeur de “progres” telle qu’elle est comprise et interprétée dans cette société bourgeoise.

L'erreur de fond de la théorie situationniste tient au fait qu’elle a beau avoir envisagé ce “détournement de
perspective” de toutes les valeurs de la société du spectacle, elle ne semble cependant pas étre parvenue
a l'appliquer de fagon cohérente et radicale, surtout pour ce qui concerne le concept méme de progres, qui
représente le pivot fondamental des valeurs bourgeoises; elle I'intégre au contraire en le faisant devenir la
clé de voUte sur laquelle repose et se développe le projet politique lui-méme. Dans ces conditions, la limite
de la pensée situationniste est la limite méme de la pensée bourgeoise éclairée - positiviste, puisque dans
le méme temps, elle a fondé sa propre vision utopique du monde sur les conditions de progrés économique
et de développement technique et scientifique congénital chez la bourgeoisie et déterminé par son devenir
comme “classe au pouvoir”; de sorte que le situationnisme n’a pas fait autre chose que faire sienne la mys-
tification imposée par le capitalisme, selon laquelle le développement et le progrés de la réalité économique
et scientifique propre est la totalité du devenir de 'humanité dans son ensemble. Il s’agit seulement de sa-
voir le gouverner.

C’est vrai: les situationnistes, grace a cette vision totalisante du progrés bourgeois, ont ainsi souligné les
contradictions flagrantes entre la “positivité de la transformation de la nature” et sa “récupération mesquine
de la part du pouvoir hiérarchique”; méme le fait de saisir cependant la contradiction présente dans le sys-
teme économique et social du capitalisme comme une crise de croissance, n'implique pas du tout un dépas-
sement révolutionnaire du systéme mais plus simplement une rénovation a la recherche d’une signification,
un sens nouveau a donner a une réalité qui démontre n’en avoir aucun, sans avoir le moindre soupgon que
c’est justement ce manque de sens humain qui permet au systéeme capitaliste d’exercer une domination
totale et non plus partielle sur toute la société.

On peut a juste titre étre d’accord avec les situationnistes sur le fait que la “question sociale” ne se pose
plus en termes de juste répartition de I'avoir pour se représenter comme exigence de rechercher un sens,
une signification a la propre survie de chacun dans un monde désormais aliéné et aliénant dans lequel
I'abondance de marchandises a créé une misere encore plus insupportable. Nous croyons cependant que
la révolution envisageée par les situationnistes dans le but de “faire reculer partout le malheur”, dépasse et

- 4/5 -



déborde la tentative de prendre le contréle du progrés économique et du développement technique et scien-
tifique capitaliste. Parce que le vrai sens, le sens humain, a donner a la vie afin qu’elle ne soit plus “une vie
de con”, c’est a retrouver bien au-dela de la croissance perverse et démesurée de ce systeme social.

Gianfranco MARELLLI.
L'amara vittoria del situazionismo. Per una Storia critica dell’Internazionale Situazionista (1957-1972)
Edizioni Mimesis, 2017.
Una bibita mescolata alla sete. Internazionale situazionista, BFS Edizioni, 2015.
La derniéere internationale. Editions Sulliver, 2000.

L'ameére Victoire du Situationnisme. Pour une histoire critique de I'Internationale Situationniste (1957-
1972, Edition Sulliver, 1998.

Notre compagnon (et mon ami) Gianfranco, le plus grand spécialiste du situationnisme, a écrit cet article
pour Le Monde Libertaire Spécial Mai 68. Monica Jornet, Gruppo Errico Malatesta - FAI - Napoli, et Groupe
Gaston Co(té de la Fédération Anarchiste pour la traduction.

- 5/5 -



