Le Monde libertaire - n°102
juin 1964

Fédération anarchiste

REFLEXIONS SUR L’EVOLUTION DE LA PENSEE
ANARCHISTE...

Douziéme partie: LE MESSIANISME

Le messianisme est, par définition, I'attente du Messie - du Sauveur - qui doit délivrer 'humanité de tous
ses maux. Par extension, le messianisme se traduit par une projection de I'esprit humain qui, partant d’'un
présent déterminé et réel mais insatisfaisant dans sa forme, imagine un avenir indéterminé dans le temps,
mais déterminé dans sa forme: la perfection.

Curieusement, deux grandes philosophies des temps modernes se rejoignent dans cet esprit messia-
nique, dans cette représentation spirituelle d’'un monde parfait: le christianisme, qui situe cette perfection
dans «l’autre vie», c’est-a-dire au Ciel; et le marxisme, qui la situe sur cette terre, grace a l'instauration
mondiale de la société communiste.

Curieusement, ai-je écrit, car ces deux philosophies, pour aboutir a des résultantes, sinon identiques, du
moins paralléles, partent de postulats diamétralement opposés, contradictoires et inconciliables.

Toute la théologie chrétienne est basée sur cette affirmation premiére de sa cosmologie a savoir que
Dieu, Etre supréme, éternel et parfait, préexistant a toute matiére, a créé le monde. Mais ce monde, création
d’'un Etre parfait, n’offre pas 'image de la perfection. Pour justifier cette contradiction, la théologie chrétienne
nous offre I'explication du Péché originel: 'homme et ’homme seul est responsable de sa propre déchéance.
Des lors, son existence terrestre ne saurait étre que I'expiation de sa faute premiére: son bonheur n’est pas
de ce monde. Pour obtenir le pardon divin et gagner la Cité lumineuse de la béatitude éternelle, le pécheur
doit professer la plus profonde humilité, accepter la souffrance comme une punition méritée et suivre la voie
du renoncement total, dont la mort terrestre constitue la supréme étape: qu’importe le corps, 'ame seule
est a sauver. Cette conception philosophique débouche sur le fixisme (ce qui a été, est; ce qui est sera) qui
impose I'acceptation, la résignation - c’est-a-dire I'immobilité (1).

A l'opposé, la philosophie marxiste repose sur le matérialisme et I'évolution. Pas d’étre supréme et,
partant, pas de création. La matiére, préexistante de toute éternité, se transforme, la vie surgit a un certain
stade de son évolution et I'esprit lui-méme n’est qu’'une forme de la matiere. Toute la philosophie marxiste
repose donc sur la notion du mouvement (ce qui a été, n’est plus; ce qui est, ne sera plus), c’est-a-dire sur
le changement, la transformation, I'’évolution. Ainsi, a 'opposé de la philosophie chrétienne, qui est statique,
la philosophie marxiste est dynamique.

D’ou vient alors que ces deux philosophies, si divergentes dans leurs conceptions, se sont rejointes clans
le méme esprit messianique et que, a quelques siécles de distance, Staline ait marché sur les traces san-
glantes de Torquemada? Pourquoi, aux grésillement des sinistres blchers de la Sainte Inquisition, 'Histoire
a-t-elle fait écho en faisant claquer dans la Russie marxiste les détonations des pelotons d’exécution et des
coups de revolvers dans la nuque? Pourquoi la lente agonie des «traitres» dans les camps de concentration
sibériens a-t-elle fait suite & I'agonie des hérétiques » dans les cachots de la Sainte Eglise?

Le socialisme marxiste se qualifie de «scientifique» par opposition a la philosophie hégélienne, d’ou il
a tiré sa substance, et au socialisme dit «utopique», tous deux condamnés sous I'infamante accusation
«d’idéalismey. Or, si Marx a tiré du passé de I'Histoire une méthode, le matérialisme historique, qui permet-
tait, au moins dans une certaine mesure, d’expliquer I'évolution de ce passé, il a voulu, et plus encore ses

(1) Théorie aujourd’hui si manifestement erronée dans tous les domaines de la science que certains esprits religieux
tentent de la renouveler. D’'ou les efforts du Pére Theilard de Chardin, pour concilier les théories contradictoires du créa-
tionnisme et de I'évolutionnisme, pour faire entrer le mouvement (notion révolutionnaire) dans I'immobilisme théologique
(notion conservatrice).

-1/3 -



successeurs que lui-méme, prophétiser I'avenir en conférant a cette méthode les vertus infaillibles d’'une
Vérité éternelle. Ce faisant, Marx tournait le dos a la méthode scientifique a laquelle il prétendait. Car la mé-
thode scientifique ne repose que sur I'expérience, se refuse a la prophétie et s’en tient aux vérités relatives
du moment, considérées comme des «hypothéses» vraisemblables, comme des outils de travail, comme
des éléments de recherches qui permettent de progresser vers de nouvelles découvertes, c’est-a-dire de
nouvelles «vérités».

La sociologie, science parmi les autres sciences, ne saurait procéder d’'une autre discipline sans, préci-
sément, tourner le dos a la science. En prétendant déterminer I'avenir en fonction du passé et du présent,
Marx et ses disciples abandonnaient la méthode scientifique pour se jeter dans le prophétisme - rejoignant
ainsi par un singulier détour la philosophie chrétienne. Ce faisant, ils jetaient les bases, non d’une science,
mais d’une religion. Car I'avenir, surtout a long terme, est insaisissable et Marx ne pouvait prévoir, au siécle
dernier, les prodigieux développements de la technique, d’ou une série de prédictions erronées qu’est venue
démentir révolution accélérée du monde.

Mais si la science reconnait ses erreurs en les dépassant, la religion, elle, s’y refuse obstinément. Ce
qui est dit, est dit. Dés lors, elle prétend plier la réalité présente a sa conception prophétique du devenir:
au dieu céleste du christianisme, Marx a substitué le dieu historique du matérialisme. Les conséquences
ne pouvaient plus que s’identifier: sacrifier le présent au nom de I'avenir. Torquemada br{lait les corps pour
mieux vouer les ames aux béatitudes du bonheur céleste. Staline décimait ses contemporains pour mieux
vouer leurs descendants aux béatitudes futures du bonheur terrestre: dans les deux cas et pour les mémes
raisons, la révolte contre I'injustice plongeait dans le meurtre du présent au nom d’une justice a venir.

C’est I'aboutissement inévitable de tout messianisme religieux ou social. A partir du moment ou I'on
schématise 'avenir dans le cadre précis d’un devenir déterminé, on nie le présent au nom de I'avenir. Et,
se proclamerait-on «scientifique», on nie la science - qui ne peut admettre que I'expérience - au nom d’'une
Vérité, dont le propre est, précisément, de refuser I'expérience et ses enseignements: tout messianisme
débouche nécessairement sur le Dogme, I'immobilité et le refus de la réalité.

C’est 'aventure -- et la contradiction - du marxisme qui, partant de postulats valables: le matérialisme et
le mouvement, a débouché sur la négation du matérialisme en exaltant le culte de la personnalité et la né-
gation du mouvement en fixant un terme a ce mouvement: la perfection atteinte (en langage marxiste: la fin
des contradictions) (2). Christianisme et marxisme se rejoignent ainsi dans la prophétie de la Terre promise,
au Ciel pour les uns, sur la Terre pour les autres, mais toujours au-dela - au-dela du présent.

Toute philosophie sociale, toute sociologie véritablement scientifique doivent prendre garde de tomber
dans ce piege: définir une fin. Prédire une société parfaite, c’est fixer un terme fictif a I'Histoire - qui ne sau-
rait avoir d’autre terme naturel que la disparition de I'espéce humaine. C’est, finalement, tomber dans cette
contradiction absurde de nier le mouvement de demain au nom du mouvement d’aujourd’hui, de refuser
I'Histoire présente au nom de I'Histoire a venir!

Une sociologie scientifique ne peut se fonder que sur I'étude du passé, I'expérience du présent et I'hypo-
these de 'avenir. Elle doit se refuser a toute Vérité prophétique au profit des vérités relatives, tout dogme au
profit d’'un inventaire des possibilités et des probabilités: seule, en définitive, I'expérience pourra dire si elles
étaient valables ou fausses. En d’autres termes, la vie sociale doit étre considérée comme un laboratoire
permanent ou dans un présent en mouvement, les chercheurs étudient ce qui peut étre en fonction de ce
qui a été: le résultat de leurs recherches ne peut, en aucun cas, prendre I'abusive valeur du dogme, mais
doivent seulement étre considérées comme des hypothéses vraisemblables, qu’il reste a vérifier.

En cédant au vertige finaliste, christianisme et marxisme ont identiquement sombré dans le messianisme
et plongé dans le meurtre collectif du présent au nom d’un avenir prophétique: c’est seulement en se refu-
sant de définir une fin qu’on peut garder la liberté de choisir les moyens.

C’est dans cette perspective que doit s’élaborer un socialisme authentiquement scientifique - un socia-
lisme qui demeurera a la mesure de 'homme vivant.

(2) Le probleme a résoudre n’est pas de supprimer les contradictions (qui, sous quelque forme que ce soit, existeront tou-
jours, puisqu’elles sont la conséquence naturelle du mouvement), mais de créer une société ou elles puissent étre rééquili-
brées constamment au niveau d’une libre et permanente confrontation de I'individu avec lui-méme et avec ses semblables.

-2/3 -



N.B.: Au moment ou je termine cet article, je lis dans «Le Monde» du 6 mars 1964 un article de Roger
Garaudy relatif aux semaines de la Pensée marxiste de Paris et de Lyon.

En tentant, aprés la sanglante tragédie stalinienne (qui ne fut pas une dissertation philosophique, mais
une réalité historique) une réhabilitation du marxisme et de ses «authentiques valeurs spirituelles», M.
Garaudy dit d’excellentes choses. Entre autres: «Le communisme, pour les marxistes, c’est pas la fin de
I'histoire, mais la fin de la préhistoire» et que le marxisme «procede d’hypotheses rectifiées en hypotheses
rectifiables». Bravo! Malheureusement pour M Garaudy, ce qui fut rectifié en Russie marxiste, ce ne furent
pas les hypothéses, mais quelques millions d’'individus, exterminés, justement, pour ne pas avoir reconnu
a ces «hypothéses» la valeur d’une Vérité immuable et pour ne pas avoir considéré le marxisme Iéninisme
comme un credo annongant la société idéale... Et ceux qui échappérent a I'lnquisition marxiste ne durent
leur salut qu’au silence ou au reniement.

Durant ces semaines de la Pensée marxiste, chrétiens et marxistes se sont, parait-il, couverts de fleurs.
Rien d’étonnant: qui se ressemble en dogmatisme, se rassemble aux pieds des potences!

Maurice FAYOLLE.

-3/3 -



