
Le Monde libertaire - n°102
juin 1964

Fédération anarchiste

RÉFLEXIONS SUR L’ÉVOLUTION DE LA PENSÉE 
ANARCHISTE...

Douzième partie: LE MESSIANISME

Le messianisme est, par défi nition, l’attente du Messie  - du Sauveur - qui doit délivrer l’humanité de tous 
ses maux. Par extension, le messianisme se traduit  par une projection de l’esprit humain qui, partant d’un 
présent déterminé et réel mais insatisfaisant dans sa forme, imagine un avenir indéterminé dans le temps, 
mais déterminé dans sa forme: la perfection.

Curieusement, deux grandes philosophies des temps modernes se rejoignent dans cet esprit messia-
nique, dans cette représentation spirituelle d’un monde parfait: le christianisme, qui situe cette perfection 
dans «l’autre vie», c’est-à-dire au Ciel; et le marxisme, qui la situe sur cette terre, grâce à l’instauration 
mondiale de la société communiste.

Curieusement, ai-je écrit, car ces deux philosophies, pour aboutir à des résultantes, sinon identiques, du 
moins parallèles, partent de postulats diamétralement opposés, contradictoires et inconciliables.

Toute la théologie chrétienne est basée sur cette affi  rmation première de sa cosmologie à savoir que 
Dieu, Être suprême, éternel et parfait, préexistant à toute matière, a créé le monde. Mais ce monde, création 
d’un Être parfait, n’off re pas l’image de la perfection. Pour justifi er cette contradiction, la théologie chrétienne 
nous off re l’explication du Péché originel: l’homme et l’homme seul est responsable de sa propre déchéance. 
Dès lors, son existence terrestre ne saurait être que l’expiation de sa faute première: son bonheur n’est pas 
de ce monde. Pour obtenir le pardon divin et gagner la Cité lumineuse de la béatitude éternelle, le pécheur 
doit professer la plus profonde humilité, accepter la souff rance comme une punition méritée et suivre la voie 
du renoncement total, dont la mort terrestre constitue la suprême étape: qu’importe le corps, l’âme seule 
est à sauver. Cette conception philosophique débouche sur le fi xisme (ce qui a été, est; ce qui est sera) qui 
impose l’acceptation, la résignation - c’est-à-dire l’immobilité (1).

A l’opposé, la philosophie marxiste repose sur le matérialisme et l’évolution. Pas d’être suprême et, 
partant, pas de création. La matière, préexistante de toute éternité, se transforme, la vie surgit à un certain 
stade de son évolution et l’esprit lui-même n’est qu’une forme de la matière. Toute la philosophie marxiste 
repose donc sur la notion du mouvement (ce qui a été, n’est plus; ce qui est, ne sera plus), c’est-à-dire sur 
le changement, la transformation, l’évolution. Ainsi, à l’opposé de la philosophie chrétienne, qui est statique, 
la philosophie marxiste est dynamique.

D’où vient alors que ces deux philosophies, si divergentes dans leurs conceptions, se sont rejointes clans 
le même esprit messianique et que, à quelques siècles de distance, Staline ait marché sur les traces san-
glantes de Torquemada? Pourquoi, aux grésillement des sinistres bûchers de la Sainte Inquisition, l’Histoire 
a-t-elle fait écho en faisant claquer dans la Russie marxiste les détonations des pelotons d’exécution et des 
coups de revolvers dans la nuque? Pourquoi la lente agonie des «traîtres» dans les camps de concentration 
sibériens a-t-elle fait suite à l’agonie des hérétiques » dans les cachots de la Sainte Église?

Le socialisme marxiste se qualifi e de «scientifi que» par opposition à la philosophie hégélienne, d’où il 
a tiré sa substance, et au socialisme dit «utopique», tous deux condamnés sous l’infamante accusation 
«d’idéalisme». Or, si Marx a tiré du passé de l’Histoire une méthode, le matérialisme historique, qui permet-
tait, au moins dans une certaine mesure, d’expliquer l’évolution de ce passé, il a voulu, et plus encore ses 

- 1/3 -

(1) Théorie aujourd’hui si manifestement erronée dans tous les domaines de la science que certains esprits religieux 
tentent de la renouveler. D’où les eff orts du Père Theilard de Chardin, pour concilier les théories contradictoires du créa-
tionnisme et de l’évolutionnisme, pour faire entrer le mouvement (notion révolutionnaire) dans l’immobilisme théologique 
(notion conservatrice).



- 2/3 -

successeurs que lui-même, prophétiser l’avenir en conférant à cette méthode les vertus infaillibles d’une 
Vérité éternelle. Ce faisant, Marx tournait le dos à la méthode scientifi que à laquelle il prétendait. Car la mé-
thode scientifi que ne repose que sur l’expérience, se refuse à la prophétie et s’en tient aux vérités relatives 
du moment, considérées comme des «hypothèses» vraisemblables, comme des outils de travail, comme 
des éléments de recherches qui permettent de progresser vers de nouvelles découvertes, c’est-à-dire de 
nouvelles «vérités».

La sociologie, science parmi les autres sciences, ne saurait procéder d’une autre discipline sans, préci-
sément, tourner le dos à la science. En prétendant déterminer l’avenir en fonction du passé et du présent, 
Marx et ses disciples abandonnaient la méthode scientifi que pour se jeter dans le prophétisme - rejoignant 
ainsi par un singulier détour la philosophie chrétienne. Ce faisant, ils jetaient les bases, non d’une science, 
mais d’une religion. Car l’avenir, surtout à long terme, est insaisissable et Marx ne pouvait prévoir, au siècle 
dernier, les prodigieux développements de la technique, d’où une série de prédictions erronées qu’est venue 
démentir révolution accélérée du monde.

Mais si la science reconnaît ses erreurs en les dépassant, la religion, elle, s’y refuse obstinément. Ce 
qui est dit, est dit. Dès lors, elle prétend plier la réalité présente à sa conception prophétique du devenir: 
au dieu céleste du christianisme, Marx a substitué le dieu historique du matérialisme. Les conséquences 
ne pouvaient plus que s’identifi er: sacrifi er le présent au nom de l’avenir. Torquemada brûlait les corps pour 
mieux vouer les âmes aux béatitudes du bonheur céleste. Staline décimait ses contemporains pour mieux 
vouer leurs descendants aux béatitudes futures du bonheur terrestre: dans les deux cas et pour les mêmes 
raisons, la révolte contre l’injustice plongeait dans le meurtre du présent au nom d’une justice à venir.

C’est l’aboutissement inévitable de tout messianisme religieux ou social. A partir du moment où l’on 
schématise l’avenir dans le cadre précis d’un devenir déterminé, on nie le présent au nom de l’avenir. Et, 
se proclamerait-on «scientifi que», on nie la science - qui ne peut admettre que l’expérience - au nom d’une 
Vérité, dont le propre est, précisément, de refuser l’expérience et ses enseignements: tout messianisme 
débouche nécessairement sur le Dogme, l’immobilité et le refus de la réalité.

C’est l’aventure -- et la contradiction - du marxisme qui, partant de postulats valables: le matérialisme et 
le mouvement, a débouché sur la négation du matérialisme en exaltant le culte de la personnalité et la né-
gation du mouvement en fi xant un terme à ce mouvement: la perfection atteinte (en langage marxiste: la fi n 
des contradictions) (2). Christianisme et marxisme se rejoignent ainsi dans la prophétie de la Terre promise, 
au Ciel pour les uns, sur la Terre pour les autres, mais toujours au-delà - au-delà du présent.

Toute philosophie sociale, toute sociologie véritablement scientifi que doivent prendre garde de tomber 
dans ce piège: défi nir une fi n. Prédire une société parfaite, c’est fi xer un terme fi ctif à l’Histoire - qui ne sau-
rait avoir d’autre terme naturel que la disparition de l’espèce humaine. C’est, fi nalement, tomber dans cette 
contradiction absurde de nier le mouvement de demain au nom du mouvement d’aujourd’hui, de refuser 
l’Histoire présente au nom de l’Histoire à venir!

Une sociologie scientifi que ne peut se fonder que sur l’étude du passé, l’expérience du présent et l’hypo-
thèse de l’avenir. Elle doit se refuser à toute Vérité prophétique au profi t des vérités relatives, tout dogme au 
profi t d’un inventaire des possibilités et des probabilités: seule, en défi nitive, l’expérience pourra dire si elles 
étaient valables ou fausses. En d’autres termes, la vie sociale doit être considérée comme un laboratoire 
permanent où dans un présent en mouvement, les chercheurs étudient ce qui peut être en fonction de ce 
qui a été: le résultat de leurs recherches ne peut, en aucun cas, prendre l’abusive valeur du dogme, mais 
doivent seulement être considérées comme des hypothèses vraisemblables, qu’il reste à vérifi er.

En cédant au vertige fi naliste, christianisme et marxisme ont identiquement sombré dans le messianisme 
et plongé dans le meurtre collectif du présent au nom d’un avenir prophétique: c’est seulement en se refu-
sant de défi nir une fi n qu’on peut garder la liberté de choisir les moyens.

C’est dans cette perspective que doit s’élaborer un socialisme authentiquement scientifi que - un socia-
lisme qui demeurera à la mesure de l’homme vivant.

(2) Le problème à résoudre n’est pas de supprimer les contradictions (qui, sous quelque forme que ce soit, existeront tou-
jours, puisqu’elles sont la conséquence naturelle du mouvement), mais de créer une société où elles puissent être rééquili-
brées constamment au niveau d’une libre et permanente confrontation de l’individu avec lui-même et avec ses semblables.



- 3/3 -

N.B.: Au moment où je termine cet article, je lis dans «Le Monde» du 6 mars 1964 un article de Roger 
Garaudy relatif aux semaines de la Pensée marxiste de Paris et de Lyon.

En tentant, après la sanglante tragédie stalinienne (qui ne fut pas une dissertation philosophique, mais 
une réalité historique) une réhabilitation du marxisme et de ses «authentiques valeurs spirituelles», M. 
Garaudy dit d’excellentes choses. Entre autres: «Le communisme, pour les marxistes, c’est pas la fi n de 
l’histoire, mais la fi n de la préhistoire» et que le marxisme «procède d’hypothèses rectifi ées en hypothèses 
rectifi ables». Bravo! Malheureusement pour M Garaudy, ce qui fut rectifi é en Russie marxiste, ce ne furent 
pas les hypothèses, mais quelques millions d’individus, exterminés, justement, pour ne pas avoir reconnu 
à ces «hypothèses» la valeur d’une Vérité immuable et pour ne pas avoir considéré le marxisme léninisme 
comme un credo annonçant la société idéale... Et ceux qui échappèrent à l’Inquisition marxiste ne durent 
leur salut qu’au silence ou au reniement.

Durant ces semaines de la Pensée marxiste, chrétiens et marxistes se sont, parait-il, couverts de fl eurs. 
Rien d’étonnant: qui se ressemble en dogmatisme, se rassemble aux pieds des potences!

Maurice FAYOLLE.

--------------------


