Le Libertaire - n°60
20 décembre 1946

Organe hebdomadaire de la Fédération anarchiste

PROUDHON ET LE CHRISTIANISME...

En 1863, Proudhon, cerveau immense, ouvrier autodidacte qui, tout seul, a vingt ans, savait I'hébreu,
avait assez avancé une étude sur Jésus, lorsqu’un bruit formidable 'arréta. La Vie de Jésus, d’Ernest Re-
nan, venait de paraitre.

Proudhon laissa dans ses tiroirs I'ceuvre entreprise, et c’est en 1896 que Clément Rochel publia les ma-
nuscrits inachevés de Jésus et les origines du Christianisme. lls suffisent a montrer ce qu’un grand esprit
pouvait tirer d’'un pareil sujet. Cette ceuvre - n’en déplaise a M. de Lubac et tout en donnant la plus haute
idée possible d’une ardeur sincére mise au service d’une vocation, - ne peut nous masquer le fait que son
sujet est, comme tant d’autres, dépassé. Il est misérable aux hommes, a tous, de s’attarder a une concep-
tion «historique» de Jésus aprés lés révélations d’Emile Burnouf, traduisant en 1875 les hymnes védiques; il
est lamentable de ne pas proclamer que 'homme est plus grand que Dieu; qu’il I'a fabriqué, conquis, utilisé
dans la mesure ou les prétres le lui ont permis. Et ce sera 'objet de notre discussion avec Lorulot, quand il
voudra, afin de nous mettre a la page des vérités acquises par la science en 1900, vérités que, nous, gens
«avancés», nous avons encore besoin d’assimiler et de révéler au monde étonné.

La question de «la véritable personnalité de Jésus» est close depuis prés de cinquante ans, pour ceux
qui connaissent 'histoire plusieurs fois millénaire du mythe Jésus. Mais rien de ce qui touche la pensée de
Proudhon n’étant médiocre ou indifférent, il reste intéressant, rétrospectivement, de comparer son Jésus et
celui de Renan.

«Malgré une moindre connaissance des faits, et moins de science orientale, le Jésus de Proudhon est
plus vrai, peut-étre». Ainsi s’exprime E. Ledrain, le préfacier des pages posthumes de Proudhon. Renan
refait a son image le rabbi galiléen, «doux, ravissant, plein de contradictions, employant de subtils subter-
fuges». Proudhon voit en Jésus le novateur socialiste, plus épris de justice pratique que d’idéal, ennemi
des prétres, des pharisiens et. des scribes: un cerveau plein de projets d’épuration sociale. Chacun voit le
personnage a travers lui-méme. Tous les historiens ne procédent-ils pas de méme?

Voici, du reste, le jugement de Prouhon sur Renan, page que peu de lecteurs auraient 'occasion d’aller
chercher aux sources; il s’agit du «plan de rénovation» congu par Jésus:

«Renan n’a pas compris le premier mot de ce plan. Il n’a pas vu que Jésus, prenant son point’ d’appui
dans l'idée religieuse rajeunie, devait aboutir a une révolution sociale en Judée, sous le couvert de l'autorité
romaine; puis, de la, arriver a une réforme politique universelle, a la liberté du monde. C’était ce que Jésus
appelait, le Salut, la Rédemption; son plan a échoué...».

«Le plan de Jésus ne fut pas révélé par lui a ses disciples, qui ne le comprirent qu’a moitié; il était trop
prudent pour se confier a la légere. Mais il fut en parti pénétré par Judas, Juif fidele, messianiste zélé, qui
vit en Jésus I'ennemi de sa nation et forma le projet de le livrery.

Nous reviendrons une autre fois sur ce passage, le jour ou nous aborderons la question primordiale, celle
de I'existence de Jésus. Proudhon, comme Renan, s’explique seulement sur les textes connus. Quant a M.
de Lubac, il part d’'une tradition dont il est si profondément imprégné, qu'il se permet d’ignorer la critique his-
torique et ses acquisitions, - progres dont notre parfaite ignorance dramatique et notre manque de préjugés
en cette matiere nous ont permis de profiter.

Ecoutons la conclusion de Proudhon qui retrouve sans cesse Renan comme pierre d’achoppement de
ses enjambeées:

«Essayer la Vie de Jésus, c’est expliquer la formation du Christianisme dans le moment méme de sa

-1/2 -



conception. Or, M. Renan est plus éloigné que qui que ce soit de I'avoir fait. Il a dégradé la personne de
Jésus».

Mais laissons Renan et passons au dialogue de Proudhon avec le Pére de Lubac. (Henri de Lubac:
Proudhon et 'humanisme athée).

Le livre de ce pieux érudit nous dans I'acception primitive et virulente du mot.

Non par cette clause de style: «L’ceuvre de Proudhon reste dangereuse. La flamme ici et la y brile en-
core, et nous n’entreprenons pas de la réhabiliter...».

Bien plutét M. de Lubac nous étonne et nous émeut par la passion avec laquelle il cherche et pénétre la
pensée proudhonienne comme s'il avait plus que I'estime pour son curieux adversaire...

Nous admirons cet attachement a conserver et restituer cette grande image d’'un des théoriciens de
'anarchie «alors que les philosophes de métier le dédaignent et que, sauf quelques exceptions, écono-
mistes et sociologues refusent de le prendre au sérieux».

Tandis que tant d’ardents révolutionnaires vivent sur leur acquis, et régressent d’autant plus que le monde
s’est renouvelé, nous trouvons dans le monde traditionnaliste, fidéle aux vieilles disciplines, non seulement
la curiosité, mais encore une vitalité qui défie notre stagnation.

Faut-il en administrer la preuve?

Pouir comprendre Proudhon bien au dela de son attitude vis-a-vis du christianisme (qui fut pour lui un su-
jet secondaire), M. Henri de Lubac s’est efforcé de sonder sa vie, depuis la formation premiére, et d’assimiler
'ensemble de son ceuvre. Et comment ne pas s’attacher a I'ascension d’une intelligence; aux méthodes du
lutteur et de I’écrivain que fut Proudhon; aux «vertus proudhoniennes» qui lui dictérent cette profession de
foil «... et dites-vous, une fois pour toutes, que le plus heureux des hommes est celui qui sait le mieux étre
pauvrey.

Sur ’'homme et son ceuvre, le livre de M. de Lubac nous apporte une richesse de détails, des citations,
qui en font une vivante anthologie, une exploration de science bénédictine, ou s’efface sans cesse, devant
le texte probant et I'extrait lumineux, le glossateur conquis par son puissant modéle.

«Proudhon ne reste pas seulement pour nous un noble adversaire méritant de survivre comme un beau
type d’humanité. Il est un grand excitateur de la pensée et son actualité n’est pas pres de s’évanouir, parce
qu’elle est celle du penseur, qui, sans nous détourner - bien au contraire - de nos taches terrestres, nous
oblige a réfléchir avec lui sans fin sur les problemes éternels».

Devant une ceuvre aussi considérable que celle de Proudhon, a peine exploitée encore; devant sa cor-
respondance a peine explorée (comme le constatait Sainte-Beuve), M. Henri de Lubac, citant une excellente
étude de M. Jean Lacroix, proteste contre la négligence des historiens de la littérature; il appelle d’'une fagon
pressante, I'attention et le reclassement d’une grande richesse.

On peut a cet égard retourner a I'auteur sa courtoise attitude: «Proudhon, s’il n’a pas la lourde puissance
de Marx, n’a pas été, comme lui, victime de l'illusion dialectique; ses jugements n’écartent pas toute reprise.
Toujours avec lui la discussion reste ouvertey.

Camarades soucieux de vous renouveler, de ne pas vous enliser, comme tant de «disciples de Marx»
qui ne I'ont jamais lu (Paul Faure dixit), jattire votre attention sur ce livre et sur toute la collection intitulée La
Condition Humaine (Editions du Seuil).

Les souvenirs intellectuels vivent d’opinions, c’est-a-dire par I'épiderme, ressemblent en cela a I'orga-
nisme qui s’abandonne aux derniers frissons superficiels. Mais des hommes restent avec la vie profonde,
avec qui la discussion reste ouverte, touchant au principe méme de nos actes motivés.

Julien SAVIGNAC.



