
La Revue anarchiste - n°25
mars 1924

DE LA SYNTHÈSE (P  )...
Première partie:

La légende affi  rme que Jésus-Christ ne donna aucune réponse à la question de Ponce-Pilate: «Qu’est-ce 
que la vérité?». Il est fort probable d’ailleurs qu’en ces moments tragiques il n’avait guère le cœur à s’occu-
per de raisonnements philosophiques. Mais eût-il même eu le temps et le désir d’engager une controverse 
sur l’essence de la vérité, il ne lui aurait point été facile de répondre d’une façon défi nitive.

Beaucoup de siècles se sont écoulés depuis lors. L’humanité a fait plus d’un pas vers la connaissance 
du monde. «La question de Ponce-Pilate» a inquiété, elle a fait penser, travailler, scruter dans toutes les di-
rections, elle a fait souff rir nombre d’esprits. Les voies et les méthodes de la recherche de la vérité ont varié 
bien des fois... Or, la question reste toujours sans réponse.

Trois obstacles principaux s’élèvent sur le chemin de la recherche et de l’établissement de la vérité ob-
jective, n’importe dans quelle direction ou dans quelle région on veuille la trouver.

Le premier de ces obstacles est empreint d’un caractère purement théorique et philosophique. De fait, la 
vérité est le grand Tout existant: tout ce qui est en réalité. Connaître la vérité veut dire connaître ce qui est. 
Mais connaître ce qui est - connaître le véritable vrai, l’essence des choses («les choses en elles-mêmes») 
- paraît être, pour plusieurs raisons, impossible à l’heure qu’il est, et peut-être en sera-t-il toujours ainsi. La 
raison essentielle de cette impossibilité est la suivante: e monde ne saurait jamais être pour nous que l’idée 
que nous nous en faisons. Il se présente à nous non tel qu’il est en réalité, mais tel qu’il nous est peint par 
nos pauvres et faux cinq sens (ou plus), et par nos méthodes incomplètes et grossières de connaître les 
choses. Les uns et les autres sont fort restreints, subjectifs et trompeurs. Voici un exemple tiré du domaine 
des sens: ainsi que l’on sait, il n’existe dans la nature, en réalité, ni lumière, ni couleurs, ni sons (il n’existe 
que ce que nous croyons être des mouvements, des oscillations); cependant, nous avons avant tout une 
impression du monde consistant en lumière et en couleurs (oscillations recueillies et transformées à l’aide 
de notre organe visuel) et en sons (mouvements recueillis et transformés par notre appareil auditif). Remar-
quons également que toute une série de phénomènes ayant indubitablement lieu dans la nature échappent 
aux organes de nos sens. Pour servir d’exemple dans le domaine de la connaissance, il suffi  ra d’indiquer 
ce fait que constamment certaines théories sont rejetées pour être remplacées par d’autres. (Un exemple 
tout récent est celui de la fameuse théorie d’Einstein sur la relativité tendant à «bouleverser» tout notre sys-
tème de connaissances). La seule chose que je sache immédiatement, c’est que j’existe (cogito, ergo sum, 
je pense, donc je suis) et qu’il existe une certaine réalité en dehors de moi. Sans la connaître exactement, 
je sais néanmoins qu’elle existe: premièrement parce que si j’existe, il doit exister une certaine réalité qui 
m’a créé; deuxièmement, parce qu’une certaine entité qui se trouve en dehors de moi me communique cer-
taines impressions. C’est cette réalité, dont j’ignore l’essence, que j’appelle monde et vie; et c’est elle que je 
cherche à connaître tant qu’elle s’y prête.

Évidemment, si nous voulions toujours tenir compte de cet obstacle, il ne nous resterait qu’à nous dire 
une fois pour toutes: tout ce que nous croyons connaître n’est que mensonge, tromperie, illusion; nous ne 
saurions connaître l’essence des choses, car les moyens de notre connaissance sont par trop imparfaits...
Et nous basant là-dessus, nous n’aurions qu’à renoncer à toute espèce de travail scientifi que - à tout travail 
de recherche de la vérité et de connaissance du monde, considérant toute tentative de ce genre comme 
parfaitement inutile et vouée à ne jamais réussir.

Cependant, dans la majorité écrasante de nos actes scientifi ques, de pensée, autant que pratiques - si 
nous en exceptons le domaine de la spéculation purement philosophique -  nous ne tenons guère compte 
de cet obstacle: d’abord parce que si nous le faisions, nous devrions vraiment renoncer à toute activité 
scientifi que, à toute recherche de la vérité (ce qui, pour bien des raisons, est parfaitement inacceptable pour 
nous); et ensuite, car nous avons certaines raisons pour croire que nos impressions refl ètent tout de même 
jusqu’à un certain point la réalité telle qu’elle est, et que notre entendement se rapproche de plus en plus 

- 1/ -



de la connaissance de cette réalité, de la connaissance de la vérité. C’est surtout ce dernier argument qui 
nous induit, joint à d’autres impulsions, à élargir et approfondir sans discontinuer notre travail de recherche.

Tenant pour données, - c’est-à-dire ayant pour nous une signifi cation réelle et concrète, commune à nous 
tous, - nos impressions et surtout nos connaissances du monde et de la vie; tenant pour donné le milieu 
concret pour nous, dans lequel nous vivons, nous travaillons et agissons, - nous pensons et nous cherchons 
sur les bases et dans les limites de cette réalité telle qu’elle se présente: réalité subjective et convention-
nelle.

La question de la vérité se pose également dans les limites de cette réalité. Et, avant tout, déchiff rer cette 
réalité, accessible à notre entendement et à nos impressions, ainsi que poursuivre l’élargissement continu 
de ses limites connaissables - ceci nous paraît déjà être un problème de la plus haute importance.

Mais, dans ce cas également, nous voyons surgir devant nous, sur la voie des recherches et de l’établis-
sement de la vérité, deux autres obstacles, d’un caractère concret eux aussi.

Obstacle deuxième. - Ainsi que la vie, la vérité est indivise. La vérité (ainsi que la vie) est le grand Tout. 
Connaître telle ou autre partie de la vérité ne veut encore point dire connaître la Vérité (quoiqu’il faille par-
fois aller de la connaissance des parties vers la connaissance de l’ensemble). Connaître la vérité - cela 
signifi erait, au juste, connaître tout l’univers en son entier: toute l’existence, toute la vie, toutes les voies 
de cette dernière, ainsi que toutes ses forces, toutes ses lois et tendances, pour tous les temps et tous les 
termes, dans tous ses secrets diff érents, dans tous ses phénomènes et ses détails séparés, ainsi qu’en son 
entier. Or, si même ce n’était que dans les limites du monde intelligible pour nos facultés d’impression et 
d’entendement, - embrasser l’univers, connaître la vie et pénétrer son sens intime nous paraît actuellement 
impossible, et peut-être ne sera-ce jamais possible.

Obstacle troisième. - Le trait le plus caractéristique de la vie, c’est le mouvement éternel et ininterrompu, 
ce sont les changements, les transformations continuelles. Donc, il n’existe point de vérité ferme, constante 
et déterminée. Ou plutôt, s’il existe une vérité générale et entière, sa qualité maîtresse serait un mouvement 
de transformation incessant, un déplacement continuel de tous les éléments qui la composent. Par consé-
quent, la connaissance de cette vérité suppose un savoir complet, une défi nition claire, un escompte exact 
de toutes les lois, de toutes les formes, de toutes les combinaisons, possibilités et conséquences de tous 
ces mouvements, de tous ces changements et permutations. Or, une connaissance pareille, un escompte 
aussi exact des forces se mouvant et oscillant à l’infi ni, des combinaisons changeant continuellement, - 
même s’il existe une certaine régularité et une loi itérative dans ces oscillations et ces changements, - serait 
chose presque impossible.

-----

Deuxième partie:

Connaître la Vérité - cela veut dire connaître la vie telle qu’elle est, connaître l’essence véritable des 
choses.

Nous ne connaissons point cette véritable vie, nous ne connaissons pas la Vérité. Cependant, nous en 
possédons certaines connaissances.

En tant que nous recevons des impressions de la vie et que nous apprenons à la connaître par le témoi-
gnage de nos sens et par la voie des moyens de connaissance qui se trouvent à notre disposition, en tant 
précisément que nous nous y heurtons contre les obstacles indiqués, - nous, apprenons, d’abord, que la vie 
est quelque grande synthèse, comme réalité autant que sens intime: quelque résultante d’une quantité de 
forces et d’énergies diverses, de facteurs de tous genres.

Nous apprenons encore que cette synthèse est sujette à un mouvement continu, à des variations inces-
santes; nous savons que cette résultante ne se trouve jamais en repos, mais qu’au contraire elle oscille et 
varie sans discontinuer.

Connaître la Vérité - cela voudrait dire embrasser, connaître et comprendre l’ensemble de cette synthèse 
mondiale dans tous ses détails, en tout son entier et en tout son mouvement éternel, dans toutes ses com-
binaisons et ses variations ininterrompues.

- 2/ -



Si nous connaissions la vie en ses détails, en son entier et en ses mouvements, nous connaîtrions la Vé-
rité. Et cette vérité serait la résultante constamment en mouvement d’une quantité de forces: une résultante 
dont nous devrions également connaître tous les mouvements.

Nous ne connaissons ni la vie véritable, ni sa synthèse; nous n’en connaissons ni la réalité, ni le sens, 
ni les mouvements. La vie en son entier est pour nous l’énigme, le grand mystère. Nous ne parvenons qu’à 
saisir au vol de temps en temps quelques parcelles de sa synthèse...

Nous ne connaissons point la vérité authentique, le vrai objectif des choses. Non seulement nous n’avons 
point encore réussi à découvrir la vérité, mais nous ne savons même pas si nous la découvrirons jamais. 
Nous ne  parvenons qu’à trouver de temps en temps quelques grains isolés de la vérité - paillettes dissé-
minées et étincelantes d’or précieux dont il nous est encore impossible de former quoi que ce fût d’entier...

Mais - nous cherchons la vérité (ou pour mieux dire, certains d’entre nous le font). Nous la cherchons de-
puis des siècles et des milliers d’années. Nous scrutons de tous les côtés, dans toutes les directions - avec 
opiniâtreté, en tendant toutes nos forces, péniblement, douloureusement.

Et si nous savons que la vie est une grande synthèse, nous savons, par conséquent que la recherche de 
la vérité est la recherche de la synthèse; que la voie de la vérité est celle vers la synthèse; qu’en scrutant la 
vérité, il importe de se souvenir toujours de la synthèse, de toujours y aspirer.

Et puisque nous savons que la vie est un mouvement continuel, nous devons, en cherchant la vérité, 
constamment tenir compte de ce fait.

-----

Troisième partie:

Le champ de recherches nous intéressant particulièrement n’est pas celui de la philosophie et de la spé-
culation pures. Le cercle où se meuvent principalement nos intérêts, nos aspirations et nos tentatives de 
construction est celui, bien plus concret et accessible, des problèmes de biologie et surtout de sociologie.

Cherchant à établir telle ou telle conception sociale, à nous ingérer activement dans la vie sociale et à 
infl uer sur elle dans un certain sens, nous voulons découvrir dans ce domaine concret la vérité dirigeante.

Que faisons-nous pour la trouver?

Généralement nous prenons certains phénomènes de vie dans le domaine donné, nous en faisons l’ana-
lyse, nous cherchons à les connaitre et à en pénétrer le sens.

Il arrive assez souvent que nous réussissons à tirer le bilan exact de quelque phénomène et que nous 
parvenons par conséquent, à mettre le doigt sur un coin, sur une partie, sur une parcelle de la vérité.

Quatre erreurs cardinales sont bien fréquentes - et fort caractéristiques - dans ces cas.

1- L’analyse humaine n’est pas infaillible. Elle n’amène point directement vers la vérité exacte et indubi-
table, absolue. Dans toute analyse, dans toute recherche humaines se rencontrent inévitablement, à côté 
des parcelles de vérité saisies sur le vif, des erreurs plus ou moins grandes, des lapsus, parfois des oublis 
et de grossiers faux jugements - donc, des affi  rmations non conformes à la vérité. Nous oublions généra-
lement qu’il en est ainsi, et au lieu de chercher à établir et à éliminer ces erreurs, à trouver et à appliquer 
les corrections nécessaires, nous passons outre ou bien nous faisons pis encore - nous considérons nos 
erreurs aussi comme une expression de la vérité, ce qui fait que nous la défi gurons et en faussons la valeur.

2- Sauf de très rares exceptions, nous sommes généralement enclins à exagérer la signifi cation, parfois 
fort infi me, de la parcelle de la vérité trouvée par nous, à la généraliser, à en faire la vérité toute entière, à 
l’étendre sinon à la vie en son entier, du moins à des phénomènes d’ordre bien plus vaste et plus compliqué, 
et à rejeter en même temps d’autres éléments de la vérité cherchée.

3- Nous laissant entraîner par l’analyse et une généralisation erronée de ses résultats immédiats, nous 
oublions constamment de tenir compte du deuxième moment - et le plus essentiel celui-là - nécessaire à 

- 3/ -



la recherche de la vérité: de la voie véritable et juste de généralisation; de la nécessité, - l’analyse une fois 
faite et un phénomène, une parcelle de vérité saisie et comprise, - non pas de s’emparer de cette parcelle 
et de l’élever au rang de clef de voûte, en en faisant la vérité entière, mais, au contraire, de se remémorer 
d’autres phénomènes se rapportant au même ordre d’idées, de chercher à en pénétrer le sens également, 
à comparer avec eux la parcelle de vérité découverte et à tout faire pour établir une synthèse juste. Ce 
problème de deuxième degré nous échappe généralement. Nous oublions que la vie est une synthèse d’un 
grand nombre de facteurs.

4- Nous oublions à chaque pas que le mouvement et la variabilité ne discontinuent jamais; nous oublions 
qu’il n’existe point de vérité atatique, que dans la vie: «tout coule», que la vie et la vérité sont dynamiques 
par excellence. Habituellement nous ne tenons pas compte de ce facteur d’une importance et d’une valeur 
extrêmes: le dynamisme ininterrompu de la vie et de la vérité. Cependant, de même qu’il serait erroné de 
prendre la forme adoptée à un certain moment par un amoebe en mouvement pour sa forme constante, ce 
serait faire une faute que de supposer pareille rigidité dans l’essence de la vérité: ce qui vient d’avoir été 
(ou ce qui aurait pu être) vérité il n’y a qu’un moment - n’est plus vérité au moment suivant. La synthèse 
elle-même n’est point immuable. Elle n’est qu’une résultante constamment en mouvement, qui se rapproche 
tantôt de l’un tantôt de l’autre des facteurs et ne demeure jamais longtemps auprès de l’un ou de l’autre. 
Nous ne tenons pas suffi  samment compte de ce fait d’une importance singulière (1).

Les erreurs indiquées ont une importance particulièrement néfaste pour le domaine des sciences hu-
maines, pour la compréhension et l’étude de notre vie sociale qui représente une synthèse exceptionnel-
lement compliquée de facteurs particulièrement nombreux et dont la plupart sont d’un ordre spécial, un 
mouvement et une suite de combinaisons l’un et l’autre exceptionnellement compliqués - d’éléments les 
plus divers (qui, de plus, sont loin d’être seulement mécaniques).

C’est justement dans ce domaine qu’ont lieu le plus souvent les erreurs les plus grossières. Ce sont 
surtout les nombreux adeptes des chercheurs de la vérité qui s’en rendent coupables. La mission de réexa-
miner leurs «vérités», de redresser leurs erreurs et de faire les corrections nécessaires échoit par la suite à 

Voici quelques exemples qui pourront servir d’illustration: la défi nition faite par Marx-Engels et surtout 
par leurs adeptes du rôle du facteur économique dans l’histoire (le soi-disant «matérialisme historique») - 
cette analyse excellente mais unilatérale (et, par conséquent, point tout à fait exacte), et - les déductions 
exagérées et «fermes» (par conséquent tout à fait inexactes) que l’on en a tirées; la théorie des classes de 
Karl Marx et de ses adeptes - cette analyse tout aussi brillante,  mais étroite et insuffi  sante (donc erronée en 
beaucoup de points), et les déductions vicieuses qui en ont été faites; la «loi» de la lutte pour l’existence (Ch. 
Darwin et encore et surtout ses adeptes dans les branches diverses de la science) avec toutes ses erreurs 
et exagérations; la théorie individualiste unilatérale de Max Stirner (et surtout de ses adeptes) et combien 
d’autres encore.

 
La doctrine économique de Marx et sa théorie des classes, la conception individualiste de Stirner, aussi 

bien que la loi de la lutte pour l’existence de Darwin, etc..., etc..., ce sont toujours des analyses admirables, 
visant juste et appelées à donner des résultats importants, de l’un des facteurs, de l’un des éléments de la 
synthèse vitale si compliquée. Mais il manque à toutes ces théories, pour se rapprocher de la vérité, de la 
synthèse, une chose essentielle: la compréhension de la nécessité de les juxtaposer avec l’analyse d’autres 
éléments et d’autres facteurs, avec les déductions pouvant être faites des résultats de ces autres analyses. 
Il leur manque le désir de faire l’escompte des phénomènes d’un ordre diff érent, l’aspiration envers la re-
cherche de la synthèse. On oublie que la vie réelle est une synthèse de diff érentes séries de phénomènes; 
que cette synthèse est de plus la résultante mouvante et variable de ces séries qui se trouvent, elles aussi, 
constamment en mouvement. On perd de vue la synthéticité réelle et mouvante de la vie et la nécessité 
d’une synthéticité correspondante de sa connaissance scientifi que. De là viennent les erreurs de générali-
sation et de déduction. De là vient qu’au lieu de se rapprocher de la vérité l’on s’en éloigne.

Cette attitude erronée à l’égard des phénomènes examinés, des parcelles de vérité découvertes, cause 
des préjudices considérables à toutes nos tentatives de construction sociale, car elle nous fait dévier bien 
loin hors du chemin menant à une solution exacte des problèmes qui s’élèvent devant nous.

 
En eff et, si à chaque vérité trouvée par nous se trouve inévitablement mêlé un alliage de non-vérité; si 

- 4/ -

(1) Ce phénomène de la «variabilité constante de la résultante», ainsi que l’importance de son application à l’étude des faits de l’histoire 
humaine, sera examiné en détail dans un autre ouvrage.



toute vérité partielle établie par nous n’est jamais la vérité entière; si la vérité ainsi que la vie elle-même est 
toujours synthétique et mouvante, - alors dans nos constructions nous nous rapprochons de la vérité, nous 
escomptons et nous entendons les phénomènes et les processus vitaux d’autant plus justement et exacte-
ment à mesure que nous vérifi ons plus méticuleusement la parcelle de vérité trouvée, que nous la compa-
rons avec d’autres phénomènes et parcelles de vérité découvertes dans le même domaine, que nous nous 
rapprochons de la synthèse et que nous nous remémorons constamment le fait essentiel du mouvement 
ininterrompu de toutes choses. Et nous nous éloignons de la vérité, d’une compréhension appropriée de la 
vie, d’une conception juste - d’autant plus que nous nous occupons moins à vérifi er, à comparer, à juxtapo-
ser, enfi n à mesure que nous nous tenons éloignés de la synthèse et de l’idée du mouvement.

Il est fort probable que nous n’atteindrons jamais à la connaissance d’une synthèse juste et entière. Mais 
le principe qui doit nous guider, c’est un eff ort constant pour en approcher maximalement.

Chaque fois que nous fermons les yeux sur les défauts et les vices des parcelles de vérité trouvées par 
nous, nous nous éloignons du résultat recherché. La méthode juste consiste, au contraire, à tenir soigneu-
sement compte de ces erreurs et d’en chercher, les correctifs.

Chaque fois que nous prenons une parcelle de vérité trouvée par nous pour la vérité entière et unique et 
que nous rejetons les autres parcelles, sans même parfois prendre la peine de les regarder de près - nous 
nous éloignons de la solution juste. La méthode juste consiste à juxtaposer chaque parcelle trouvée avec 
d’autres, à s’eff orcer de découvrir des parties de vérité toujours nouvelles et à chercher à les mettre d’accord 
afi n qu’elles ne forment qu’un tout entier. C’est la seule voie pouvant nous rapprocher du but.

Chaque fois que nous nous bornons à tirer le bilan de notre analyse faite sous un seul aspect de la 
question, et que nous oublions la nécessité de continuer notre œuvre de recherche en aspirant à opérer la 
synthèse avec les autres aspects - nous nous éloignons encore du but, quelque brillant et exact que fût notre 
travail d’analyse. Chaque fois que nous oublions de tenir compte des facteurs constants du mouvement et 
de la variabilité, et que nous prenons la parcelle de vérité trouvée par nous pour quelque chose de stable, 
de ferme, de «pétrifi ée», - nous nous éloignons de la vérité. La voie juste est de tenir toujours compte de 
la multiplicité des facteurs qui se trouvent tous engagés dans un mouvement continu et de rechercher la 
résultante (mouvante elle aussi) de ces facteurs.

-----

- 5/ -


