
LETTRE (*) À M. BLANQUI... (**)  
Professeur d’Économie politique au Conservatoire des Arts et Métiers

...SUR LA PROPRIÉTÉ
(Deuxième mémoire)

---

Pierre-Joseph PROUDHON

---

1841

---

Adversùs hostem, fi t justifi catio crimen.
Contre l’ennemi, le crime devient une justifi cation.

---

MONSIEUR,

Avant de continuer mes Recherches sur le Gouvernement et la Propriété, il convient, pour la satisfaction 
des honnêtes gens, et aussi dans l’intérêt de l’ordre, que j’aie avec vous une franche et nette explication. 
Dans un État bien policé, il ne devrait être permis à personne d’attaquer la forme extérieure de la société 
et la base des institutions, sans avoir auparavant justifi é, premièrement de sa moralité, secondement de sa 
capacité, troisièmement enfi n de la pureté de ses intentions. Quiconque voulant publier un écrit sur la consti-
tution du pays ne pourrait satisfaire à cette triple condition, devrait être obligé de se placer sous la garantie 
d’un patron solidaire et réunissant les qualités requises.

Mais nous, Français, nous avons la liberté de la presse: ce droit sublime, glaive de la pensée, qui élève 
le citoyen vertueux au rang de législateur, et fait du pervers un agent de discorde, nous aff ranchit de toute 
responsabilité préalable devant la loi, mais ne détruit pas au for intérieur l’obligation de rendre un compte 
public de nos sentiments et de nos pensées. J’ai usé dans toute sa plénitude, et sur une matière brûlante, du 
droit que nous accorde la Charte; je viens aujourd’hui, Monsieur, livrer ma conscience à votre jugement, et 
mes faibles lumières à votre excellente raison. Vous avez apprécié avec bienveillance, j’ai presque dit avec 
faveur pour l’écrivain, un ouvrage dont vous avez cru devoir repousser d’abord la doctrine: «L’Académie 
des sciences morales et politiques, avez vous dit dans votre rapport, ne peut accepter les conclusions de 
l’auteur que sous bénéfi ce d’inventaire». J’ose espérer, Monsieur, qu’après la lecture de cette lettre, si votre 
prudence se tient encore sur la réserve, votre loyauté achèvera de me rendre justice.

«Les hommes, égaux dans la dignité de leurs personnes, égaux devant la loi, doivent être égaux dans 
leurs conditions»; telle est la thèse que j’ai soutenue et développée dans un mémoire ayant pour titre: 
Qu’est-ce que la propriété? ou Recherches sur le principe du droit et du gouvernement.

- 1/ -

(*) Ce document consistant en près de deux-cents pages non chapitrées, Anti.mythes y a fait les césures qui lui ont semblé 
les plus appropriées, à fi n de publication par épisodes.

(**) Il s’agit ici de Jérôme-Adolphe BLANQUI, dit Adolphe BLANQUI (1798-1854), économiste; et non de son frère, 
Louis-Auguste BLANQUI, dit Auguste BLANQUI (1805-1881), philosophe socialiste et journaliste révolutionnaire. (Note 
A.M.).



L’idée d’égalité sociale portée jusque dans les fortunes individuelles a, dans tous les temps, obsédé, 
comme un pressentiment vague, les imaginations: les poètes l’ont chantée dans leurs hymnes, les phi-
losophes l’ont rêvée dans leurs utopies, les prêtres l’enseignent, mais seulement pour l’ordre spirituel; le 
peuple, gouverné par elle, n’y a jamais cru, et la puissance civile ne s’en est jamais plus inquiétée que des 
fables sur l’âge d’or et le règne d’Astrée (*). Cependant voila que depuis tantôt un an cette idée a reçu une 
démonstration scientifi que à laquelle rien de solide encore n’a été opposé, et, permettez-moi de le dire, 
ne le sera jamais. Cette démonstration, par sa forme légèrement passionnée, par une dialectique sans 
respect pour les autorités les plus recommandables, par la profondeur et la nouveauté des conséquences, 
avait quelque chose d’alarmant, et pouvait devenir dangereuse si, comme vous l’avez, Monsieur, fort bien 
remarqué, elle n’eût été lettre close pour le vulgaire, et ne se fût exclusivement adressée aux hommes d’in-
telligence. J’ai été heureux de voir qu’à travers un immense appareil métaphysique vous eussiez reconnu la 
sage prévoyance de l’auteur, et je vous en remercie. Fasse le ciel qu’une intention toute de paix ne me soit 
pas un jour imputée à trahison!

Comme une pierre lancée dans un monceau de serpents, le premier mémoire sur la propriété a excité 
de vives colères et soulevé bien des consciences; mais, tandis que les uns vouaient à l’exécration publique 
l’auteur et son ouvrage, d’autres ne trouvaient que chez lui la solution des problèmes fondamentaux de 
la société, quelques-uns même exploitaient dans un but coupable les lumières nouvelles qu’ils y avaient 
puisées. Il était diffi  cile qu’un système d’inductions abstraitement recueillies, et plus abstraitement encore 
exprimées, fût saisi avec une égale justesse dans son ensemble et dans chacune de ses parties.

Trouver la loi d’égalité non plus dans la charité et le dévouement, lesquels n’ont rien d’obligatoire, mais 
dans la justice; fonder l’égalité des fonctions sur l’égalité des personnes; déterminer le principe fi xe de 
l’échange; neutraliser l’inégalité des facultés individuelles par la force collective; faire équation entre le do-
maine de propriété et le vol; changer la loi des successions sans anéantir le principe; maintenir la personna-
lité humaine dans un régime d’association absolue, et sauver la liberté des chaînes de la communauté; syn-
thétiser les formes de gouvernements monarchique et démocratique; renverser l’ordre des pouvoirs; donner 
la puissance exécutive au peuple, et faire de la législation le privilège d’une science positive, absolue, 
immuable: quelle série de paradoxes! quel tissu de mensonges! si je ne puis dire quelle chaîne de vérités! 
Mais il ne s’agit point aujourd’hui de juger la théorie du droit de possession; je ne ferai pas de dogmatique, 
mon seul but est de justifi er mes vues et d’acquérir à mon œuvre la légitimité d’un droit et d’un devoir.

Oui j’ai combattu la propriété et je la combattrai encore: mais, Monsieur, avant d’exiger que je fasse 
amende honorable d’avoir obéi à ma conscience, et très-sûrement d’avoir dit vrai, daignez, je vous prie, jeter 
les yeux sur ce qui se passe autour de nous; considérez nos députés, nos magistrats, nos philosophes, nos 
ministres, nos professeurs, nos publicistes; examinez leurs façons d’agir à l’égard de la propriété; comptez 
avec moi les restrictions que le besoin de chaque jour, au nom de l’intérêt général, lui apporte; mesurez les 
brèches déjà faites; évaluez celles que la société tout entière médite de faire encore; ajoutez ce que ren-
ferment de commun sur la propriété toutes les théories; interrogez l’histoire: et puis dites-moi ce qui restera 
dans un demi-siècle de ce vieux droit de propriété; et tout à l’heure, en me découvrant tant de complices, 
vous me déclarerez innocent.

Qu’est-ce que la loi d’expropriation pour cause d’utilité publique, à laquelle tout le monde a applaudi, et 
que l’on ne trouve pas encore assez expéditive? (1), une violation fl agrante du droit de propriété. La société 
indemnise, dit-on, le propriétaire dépossédé: mais lui rend-elle ces souvenirs traditionnels, ce charme poé-
tique, cet orgueil de famille, qui s’attachent a la propriété? Naboth et le meunier de Sans-Souci (**) eussent 
protesté contre la loi française comme ils protestèrent contre le caprice de leurs rois: C’est le champ de nos 
pères, se fussent-ils écrié, nous ne le vendons pas! Chez les anciens, le refus du particulier limitait la puis-
sance de l’État; la loi romaine fl échissait devant l’obstination du citoyen, et un empereur, Commode, si je ne 
me trompe, renonça au projet d’élargir le forum par respect pour des droits qui refusaient de s’abdiquer. La 
propriété est un droit réel, jus in re (***), un droit inhérent à la chose, et dont le principe est dans la volonté 

- 2/ -

(*) Dans la mythologie grecque, Astrée, fi lle de Zeus et de Thémis, personnifi ait la Justice. (Note A.M.).

(1) Chambre des députés, séance du 5 janvier 1841. M. Dufaure demande la reprise du projet de loi d’expropriation pour 
cause d’utilité publique.

(**)  Naboth: selon la Bible, israélite victime d’une tentative d’expropriation par le roi Achab et sa femme Jézabel, ces deux 
intrigants le fi rent mourir; le meunier Sans-souci lui, selon une anecdote de François ANDRIEUX (1818), résista victorieu-
sement au Roi de Prusse, Frédéric 2ème, qui voulait lui acheté son moulin pour cause de gêne à la vue depuis son château 
en plan. (Note A.M.).



de l’homme extérieurement manifestée. L’homme imprime sa trace, son caractère, sur la matière façonnée 
de ses mains; cette force plastique de l’homme, au dire des modernes jurisconsultes, est le sceau qui fait 
de la matière un chose sacro-sainte: quiconque y touche malgré le propriétaire fait violence à sa person-
nalité. Et cependant, lorsqu’il a plu à une commission administrative de déclarer qu’il y a utilité publique, la 
propriété doit céder à la volonté générale. Bientôt, au nom de l’utilité publique, on prescrira des méthodes 
d’exploitation, des conditions de jouissance; on nommera des inspecteurs agricoles et industriels, on ôtera 
la propriété des mains inhabiles pour la confi er à des travailleurs mieux méritants, on organisera une régie 
de surveillance sur la production. J’ai vu, il n’y a pas deux ans, un propriétaire détruire un bois de plus de 
deux cents hectares: si l’utilité publique était intervenue, ce bois, l’unique du pays où il était situé, subsiste-
rait encore.

Mais, dit-on, l’expropriation pour cause d’utilité publique n’est qu’une exception qui confi rme le principe 
et dépose en faveur du droit. Je le veux: mais de cette exception nous allons passer à une autre, de celle-ci 
à une troisième, et d’exceptions en exceptions nous réduirons la règle à une pure entité.

Combien pensez-vous, Monsieur, que le projet de conversion des rentes compte en France de partisans? 
J’ose dire tout le monde, excepté les rentiers. Or cette prétendue conversion est une vaste expropriation, et 
cette fois sans indemnité aucune. Une inscription de rentes est un véritable immeuble sur le revenu duquel 
le propriétaire compte en toute sécurité, et qui ne vaut que par la promesse tacite du gouvernement emprun-
teur de servir l’intérêt au taux convenu, aussi longtemps que le rentier ne demande pas son remboursement. 
Car si la rente est sujette à diminution, elle off re moins d’avantage que le loyer des maisons ou le fermage 
des terres, dont le taux peut s’élever ou s’abaisser selon les oscillations de la fortune publique: mais alors, 
qui peut déterminer le capitaliste à livrer ses fonds à l’État? Lors donc que vous forcez le rentier à supporter 
une diminution d’intérêts, vous lui faites banqueroute de toute la diff érence; et comme par le retentissement 
de la conversion un placement aussi avantageux lui devient impossible, vous avilissez sa propriété.

Pour être juste dans l’exécution d’une semblable mesure, il faut la rendre générale, c’est-à-dire ordon-
ner par la même loi que les intérêts des sommes prêtées sur gage ou hypothèque dans toute l’étendue du 
royaume, ainsi que les loyers et fermages , soient réduits à 3%. Cet abaissement simultané de toutes les 
espèces de revenus n’aurait rien de plus diffi  cile que la conversion proposée, et en outre off rirait l’avantage 
de trancher d’un coup toutes les objections, en même temps qu’il fournirait un excellent moyen de répartition 
de l’impôt foncier; voici comment. Supposons qu’au moment de la conversion un immeuble produise 1.000 
fr. de revenu, d’après la nouvelle ordonnance il n’en devra plus rapporter que 600. Or, admettant que l’impôt 
soit une partie aliquote, le quart, par exemple, du revenu de chaque propriété, il est clair, d’une part, que le 
propriétaire ne pourrait pas, dans le but de dégrever sa cote foncière, porter sa propriété au-dessous de sa 
valeur, puisque les loyers et fermages devant être fi xés en raison du capital, et le capital étant évalué par la 
contribution, déprécier son immeuble, ce serait réduire ses revenus; d’autre part, il est d’une égale évidence 
que les mêmes propriétaires n’auraient pas la ressource d’exagérer leurs propriétés, afi n de se procurer des 
revenus illicites, puisque les locataires et fermiers, leurs anciens baux à la main, réclameraient.

Telles sont, Monsieur, les conséquences qu’il faudra tirer tôt ou tard de la conversion depuis si longtemps 
demandée, et sans laquelle l’opération fi nancière dont nous parlons ne serait plus qu’une criante injustice, à 
moins toutefois que l’on n’en fît une pierre d’attente. Cette dernière considération paraît même la plus plau-
sible; car, malgré les clameurs des intéressés, malgré la violation fl agrante de certains droits, la conscience 
publique est obstinée à l’accomplissement de son désir, et ne s’émeut non plus du reproche d’attaque à la 
propriété que des doléances des rentiers. La justice de l’instinct dément ici la justice de la légalité.

Qui n’a entendu parler des inextricables embarras où la Chambre des députés s’est trouvée l’année der-
nière, à l’occasion des sucres coloniaux et indigènes? Abandonnait-on les deux industries à elles-mêmes? 
le fabricant indigène était ruiné par le colon. Pour soutenir la betterave, il fallait grever la canne; pour main-
tenir la propriété de l’un, il fallait violer la propriété de l’autre. Ce qu’il y avait de plus remarquable en cette 
aff aire était précisément ce à quoi l’on faisait le moins attention, savoir, que de façon ou d’autre, la propriété 
devait être violée. Imposait-on à chaque industrie un droit proportionnel de manière à les équilibrer sur le 
marché? on créait un maximum pour chaque espèce de sucre, et, comme ce maximum n’était pas le même, 
on portait une double atteinte à la propriété, d’un côté en entravant la liberté du commerce, de l’autre en 
méconnaissant l’égalité des propriétaires. Supprimait-on la betterave moyennant indemnité accordée au 
fabricant? on sacrifi ait la propriété du contribuable. Enfi n préférait-on exploiter au compte de la nation les 
deux qualités de sucre comme on cultive diverses qualités de tabac, on abolissait, relativement à l’industrie 

- 3/ -
(***) Juste en la matière. (Note A.M.).



sucrière, le droit de propriété. Ce dernier parti eût été certainement le meilleur, puisqu’il était le plus social; 
mais si la propriété est le support nécessaire de la civilisation, comment expliquer ce profond antagonisme 
(2)?

-----

Ce n’est point assez de la faculté de déposséder un citoyen pour cause d’utilité publique, on veut en-
core le déposséder pour cause d’utilité privée. Depuis longtemps on réclamait une révision de la loi sur les 
hypothèques; on demandait, dans l’intérêt des débiteurs eux-mêmes et au bénéfi ce de toute espèce de 
créances, une procédure qui rendît l’expropriation d’immeubles aussi prompte, aussi facile, aussi effi  cace 
que celle qu’entraîne un protêt de commerce. La Chambre des députés, dans les premiers jours de cette 
année 1841, s’est occupée de ce projet, et la loi a été votée presque sans opposition. Rien de plus juste, de 
plus raisonnable, de plus philosophique en apparence, que les motifs de cette réforme.

1- Le petit propriétaire dont l’obligation était parvenue à échéance, et qui ne pouvait eff ectuer son rem-
boursement, se voyait enlever en frais de justice ce que lui eût laissé l’acquittement de sa dette: désormais, 
la promptitude de l’expropriation le préservera d’une ruine totale. 

2- Les diffi  cultés de remboursement arrêtaient le crédit et empêchaient les capitaux de se porter vers 
l’agriculture: cette cause de défi ance n’existant plus à l’avenir, les capitalistes trouveront de nouveaux dé-
bouchés, l’industrie agricole se développera dans une proportion rapide, et les cultivateurs seront les pre-
miers à jouir du bénéfi ce de la nouvelle loi. 

3- Enfi n, il était inique, absurde, que, pour un billet protesté, un pauvre industriel vît en 24 heures son 
commerce arrêté, son travail suspendu, ses marchandises saisies, ses meubles vendus sur la place pu-
blique, lui-même enfi n conduit en prison, tandis qu’il fallait quelquefois deux ans pour exproprier le plus 
chétif immeuble. Ces raisons, et d’autres encore, vous les avez, Monsieur, parfaitement déduites dans vos 
premières leçons de cette année scolaire.

Mais, avec ces beaux considérants, vous êtes-vous demandé, Monsieur, à quoi tendait une pareille 
transformation de notre régime hypothécaire?... A monétiser, si j’ose ainsi dire, les propriétés immobilières; 
à les accumuler dans des portefeuilles; à détacher le laboureur du sol, l’homme de la nature; à le rendre va-
gabond sur la terre; à extirper de son cœur jusqu’au dernier sentiment de famille, de nationalité, de patrie; à 
rendre sa personnalité de pinson plus solitaire, indiff érente à tout ce qui lui est extérieur, concentrée dans un 
seul amour, celui de l’argent et des billets de banque; à consommer enfi n, par les insidieuses pratiques de 
l’usure, l’envahissement du territoire au profi t d’une aristocratie fi nancière, digne auxiliaire de cette féodalité 
industrielle dont nous commençons à ressentir si douloureusement la funeste infl uence. Ainsi s’eff ectue peu 
à peu la subordination du travailleur à l’oisif, la résurrection des castes abolies, la distinction du patricien et 
du plébéien; ainsi, grâce aux garanties nouvellement accordées à la propriété capitaliste, disparaît graduel-
lement la petite et moyenne propriété, et, avec elle, la classe des travailleurs francs et libres. Certes, ce n’est 
point ainsi que j’entends, moi, l’abolition du domaine de propriété. Au lieu de mobiliser le sol, je voudrais qu’il 
fût possible d’immobiliser même les fonctions de pure intelligence, de sorte que la société se rapprochât 
de plus en plus de la nature, qui nous a donné notre première possession, la terre. Car, si l’instrument ou 
capital de production est le signe du travailleur, il est aussi son piédestal, son soutien, sa patrie, et comme 
dit le psalmiste, le lieu de son activité et de son repos (3).

Considérons de plus près encore le résultat inévitable et prochain de la dernière loi sur les ventes judi-
ciaires et les hypothèques. Dans le système de concurrence qui nous tue, et dont l’expression nécessaire 
est un gouvernement spoliateur et tyrannique, toujours le laboureur aura besoin de capitaux pour réparer 
ses pertes, et sera forcé de contracter des emprunts; toujours comptant sur l’avenir pour acquitter ses 
dettes, il se verra déçu dans son espoir et surpris par l’échéance. Car qu’y a-t-il de plus prompt, de plus 
imprévu, de plus abréviateur de l’espace et du temps, que l’échéance d’une obligation? Je le demande à 
tous ceux que cette impitoyable Némésis poursuit et trouble jusque dans leurs songes. Or, par le nouveau 
règlement, l’expropriation d’un débiteur sera cent fois plus rapide; donc aussi, la spoliation sera cent fois 
plus sûre, cent fois plus tôt il passera de la condition de cultivateur franc à l’état de serf attaché à la glèbe. 
Jadis les lenteurs de la saisie mettaient un frein à l’avidité de l’usurier, laissaient à l’emprunteur le temps de 
se reconnaître, amenaient entre lui et son créancier une transaction qui pouvait être suivie, à la fi n, d’une 
pleine libération; à présent, la condamnation du malheureux est irrévocable: à quelques jours de date sa 
déchéance est fi xée.

- 4/ -

(2) Qu’est-ce que la propriété?, ch.4, 9ème proposition.

(3) «Tu cogniovisti sessionem meam et resurrectionem meam»: «C’est vous qui connaissez mon aff aissement, et mon 
redressement». Traduction: Académie de Chant grégorien (Gerald Messiaen), Namur, Belgique. (Note A.M.).



Et quels avantages la loi promet-elle à côté de cette épée de Damoclès, suspendue par un fi l sur la tête 
du malheureux laboureur? Les frais de saisie seront beaucoup moindres, dit-on; mais les intérêts du capital 
emprunté en seront-ils moins rudes? Car enfi n, ce qui appauvrit le paysan et amène sur lui l’expropriation, 
c’est l’intérêt. Pour que la loi fût en harmonie avec son principe, pour qu’elle fût vraiment inspirée par cet 
esprit de justice dont on la loue, elle devait, tout en facilitant l’expropriation, abaisser le prix légal de l’argent. 
Hors de là, la réforme hypothécaire n’est qu’un guet-apens tendu à la petite propriété, une trahison du lé-
gislateur.

Abaisser l’intérêt de l’argent! mais c’est, comme nous l’avons vu tout à l’heure, réduire la propriété. Ici, 
Monsieur, vous vous défendrez vous-même. Plus d’une fois, dans vos savantes leçons, je vous ai entendu 
déplorer la précipitation des Chambres, qui sans étude préalable, sans connaissance approfondie de la ma-
tière, ont voté d’emblée et comme par acclamation le maintien des statuts et privilèges de la Banque. Or, ces 
privilèges, ces statuts, ce vote des Chambres, tout cela se résume en une pensée unique, savoir, que le prix 
marchand des espèces métalliques, à cinq ou six pour cent, n’est pas trop élevé, et que les conditions du 
change, de l’escompte et de la circulation, qui doublent ordinairement cet intérêt, n’ont rien de trop onéreux. 
Telle est l’idée du gouvernement. M. Blanqui, professeur d’économie politique salarié par l’État, soutient le 
contraire, et prétend démontrer, par décisives raisons, la nécessité d’une réforme. Qui donc entend le mieux 
les intérêts de la propriété, des grands pouvoirs de l’État ou de M. Blanqui?

Si les capitaux en numéraire coûtaient moitié moins aux emprunteurs, on verrait bientôt les revenus de 
toutes les espèces de propriétés diminuer aussi de moitié. Par exemple, une maison coûtant moins à bâtir 
qu’à louer, un champ à défricher promettant plus qu’un champ amodié, la concurrence amènerait infaillible-
ment un dégrèvement dans les loyers et fermages, puisque le plus sûr moyen de déprécier un capital actif, 
c’est de mettre à côté de lui d’autres capitaux en activité. Mais c’est une loi d’économie politique qu’une 
production plus grande augmente la masse des capitaux disponibles, par conséquent tend à faire enchérir 
la main d’œuvre, et fi nalement à rendre nul l’intérêt; donc, les propriétaires sont intéressés au maintien des 
statuts et privilèges de la Banque; donc une réforme sur ce point compromettrait le droit d’aubaine; donc 
MM. les pairs et députés ont été mieux avisés que M. le professeur Blanqui.

Mais ces mêmes députés, si jaloux de leurs privilèges toutes les fois que les conséquences égalitaires 
d’une réforme ne dépassent point leur horizon visuel, que faisaient-ils, quelques jours avant de voter la loi 
sur les ventes judiciaires? Ils conspiraient contre la propriété! En eff et, leur règlement sur le travail des en-
fants dans les manufactures pourra bien empêcher le fabricant de faire travailler un enfant au delà de tant 
d’heures par jour; mais il ne le forcera pas d’augmenter le salaire de cet enfant, ni celui de son père. Au-
jourd’hui, dans un intérêt d’hygiène, on diminue la subsistance du pauvre, demain il faudra l’assurer par un 
minimum d’appointements. Mais établir un minimum d’appointements, c’est forcer la main au propriétaire, 
c’est contraindre le maître d’accepter son ouvrier comme associé, ce qui répugne au droit de libre industrie, 
et rend obligatoire l’assurance mutuelle. Une fois entré dans cette voie, on ne s’arrête plus; peu à peu le 
gouvernement se fait manufacturier, commissionnaire, débitant; lui seul a la propriété. Pourquoi, à toutes les 
époques, les ministres d’État ont-ils si fort redouté de toucher à la question des salaires? Pourquoi se sont-
ils toujours abstenus d’intervenir entre le maître et l’ouvrier? parce qu’ils savaient combien la propriété est 
chatouilleuse et jalouse, et que la regardant comme le principe de toute civilisation, ils sentaient qu’y porter 
la main c’était ébranler la société jusqu’en ses fondements. Triste condition du régime propriétaire, de ne 
pouvoir exercer la charité sans off enser la justice (4)!

Et, Monsieur, cette fatale conséquence où la nécessité entraîne le pouvoir n’est pas une vaine imagina-
tion: voilà qu’on demande à la puissance législative, non plus seulement de régler la police des manufac-
tures , mais de créer elle-même des manufactures. Écoutez ces millions de voix qui crient de tous côtés à 
l’organisation du travail, à la création d’ateliers nationaux! Toute la classe travailleuse s’est émue: elle a ses 
journaux, ses organes, ses représentants. Pour assurer le travail à l’ouvrier, pour équilibrer la production 
avec la vente, pour mettre d’accord les propriétaires industriels, on invoque aujourd’hui, comme remède 
souverain, une maîtrise unique, une jurande nationale, une seule et vaste fabrication. Car tout cela, Mon-
sieur, est renfermé dans l’idée d’ateliers nationaux: je veux à ce sujet vous citer en preuve les vues d’un 

- 5/ -

(4) L’empereur Nicolas vient d’obliger tous les manufacturiers de son Empire, à entretenir à leurs frais, dans leurs établis-
sements, de petites infi rmeries destinées à recevoir les ouvriers malades, et contenant un nombre de lits proportionné à 
celui des travailleurs de chaque atelier. Vous profi tez du travail de l’homme, aurait dit l’autocrate à ses propriétaires, vous 
me répondrez de la vie de l’homme. M. Blanqui a fait remarquer qu’une semblable mesure ne réussirait pas en France. 
En eff et, ce serait porter atteinte à la propriété, chose concevable tout au plus dans un Russe, un Scythe, un Cosaque; 
mais chez nous, fi ls aînés de la civilisation!... Je crains fort que cette qualité d’aînesse ne devienne à la fi n un signe de 
décrépitude.



illustre économiste, esprit brillant, intelligence progressive, âme enthousiaste, vrai patriote, au demeurant 
défenseur offi  ciel du droit de propriété (5).

L’honorable professeur du Conservatoire propose donc:

1- De réprimer l’émigration incessante des travailleurs de la campagne dans les villes.

Mais pour retenir le paysan dans son village, il faut lui en rendre le séjour supportable; pour être juste en-
vers tout le monde, il faut faire pour le prolétaire des champs ce que l’on fait, pour le prolétaire de ville. Voilà 
donc l’agriculture comme l’industrie mise en train de réforme: et parce que le gouvernement sera entré dans 
l’atelier, le gouvernement devra saisir la charrue! Que devient, dans cette invasion progressive, l’exploitation 
indépendante, le domaine exclusif, la propriété?

2- De fi xer pour chaque métier une unité moyenne de salaires, variable selon les temps et les lieux , et 
d’après des données certaines.

L’objet de cette mesure serait tout à la fois d’assurer aux travailleurs leur subsistance et aux propriétaires 
leurs bénéfi ces, en obligeant ces derniers à céder, au moins par prudence, une part de leurs revenus. Or 
je dis que cette part, à la longue, s’enfl era si bien que fi nalement il y aura égalité de jouissance entre le 
prolétaire et le propriétaire. Car, comme nous avons eu occasion de le remarquer déjà plusieurs fois, par la 
puissance du travail, par la multiplication du produit et par les échanges, l’intérêt du capitaliste, en d’autres 
termes l’aubaine de l’oisif, tend à diminuer toujours, et par une atténuation constante, à disparaître. En sorte 
que dans la société proposée par M. Blanqui l’égalité ne serait pas de prime abord réalisée, mais existerait 
en puissance, puisque, sous une apparence de féodalité industrielle, la propriété n’étant plus un principe 
d’extermination et d’envahissement mais seulement un privilège de répartition, elle ne tarderait pas, grâce 
à l’émancipation intellectuelle et politique des prolétaires, à dégénérer en égalité absolue, autant du moins 
que l’absolu peut exister sur la terre.

J’omets, pour abréger, les considérations nombreuses dont le savant professeur appuie ce qu’il nomme, 
trop modestement selon moi, son utopie: elles ne serviraient qu’à prouver surabondamment que de tous 
ces charlatans de radicalisme qui fatiguent les oreilles populaires, aucun n’approche, pour la profondeur et 
la netteté des pensées, de l’audacieux M. Blanqui.

3- Les ateliers nationaux ne devraient marcher que dans les moments de stagnation de l’industrie ordi-
naire; dans ces cas, ils s’ouvriraient comme de vastes déversoirs au fl ot de la population ouvrière.

Mais, Monsieur, quand l’industrie privée se repose, c’est qu’il y a surabondance de produits, et que les 
débouchés ne suffi  sent plus. Si donc la production se continue dans les ateliers nationaux, comment la 
crise fi nira-t-elle? sans doute par la dépréciation générale des marchandises, et, en dernière analyse, par 
la conversion des ateliers privés en ateliers nationaux. - D’un autre côté, il faudra des capitaux au gouver-
nement pour payer les ouvriers; or ces capitaux, qui les fournira? l’impôt. Et l’impôt, qui est-ce qui le paie? 
la propriété. Voilà donc l’industrie propriétaire soutenant contre elle-même, et à ses frais, une concurrence 
insurmontable. Que pensez-vous que devienne, dans ce cercle fatal, la possibilité du bénéfi ce, en un mot, 
la propriété?

Grâce au ciel, l’égalité des conditions est enseignée dans les écoles publiques; ne craignons plus les ré-
volutions. Le plus implacable ennemi de la propriété, s’il avait mission de la détruire, ne pourrait s’y prendre 
avec plus de prudence et d’habileté. Courage donc, ministres, députés, économistes; hâtez-vous de saisir 
cette glorieuse initiative; que les signaux de l’égalité, donnés des hauteurs de la science et du pouvoir, 
soient répétés dans les multitudes du peuple; que toutes les poitrines prolétaires en frémissent, et que les 
derniers représentants du privilège en soient consternés.

La tendance a faire payer aux propriétaires le budget des ateliers nationaux et des manufactures pu-
bliques est si intime à la société, que depuis plusieurs années, sous le nom de réforme électorale, elle 
possède exclusivement l’opinion. Qu’est-ce, au bout du compte, que cette réforme électorale qui tient le 
peuple accroché comme par un appât, et que tant d’ambitieux appellent ou détestent? C’est l’intervention 
des masses populaires dans le vote de l’impôt et dans la confection des lois, lesquelles lois ayant presque 
toujours pour objet des intérêts matériels, touchent toutes, de près ou de loin, à des questions d’impôt et de 

- 6/ -
(5) Cours de M. Blanqui, leçon du 27 novembre 1840. 



- 7/ -

salaires. Or le peuple, instruit de longue main par ses journaux, par ses spectacles (6), par ses chansons 
(7), sait aujourd’hui que l’impôt, pour être équitablement réparti, doit être progressif et s’attaquer surtout aux 
riches; qu’il doit porter sur les objets de luxe, etc..., etc... Et comptez que le peuple, une fois en majorité 
dans la Chambre, ne se fera faute d’appliquer ces leçons. Déjà nous avons un ministère des travaux publics; 
viennent les ateliers nationaux, et bientôt, par une savante dérivation, l’excédant de revenu du propriétaire 
sur le salaire-moyen de l’ouvrier ira s’engouff rer dans la caisse des travailleurs de l’État. Voyez-vous d’ici la 
propriété réduite peu à peu, comme la noblesse d’autrefois, à un titre nominal, à une distinction purement 
honorifi que?

Ou la réforme électorale manquera l’eff et qu’on en espère, et ne sera qu’une déception de ses innom-
brables partisans; ou sa conséquence nécessaire sera la transformation du droit absolu sous lequel nous 
vivons en un droit possessionnel; c’est-à-dire que, tandis qu’aujourd’hui c’est la propriété qui fait l’électeur, 
ce sera le citoyen, le producteur qui fera la possession (8). Aussi les radicaux ont-ils raison de dire que la 
réforme électorale n’est à leurs yeux qu’un moyen; mais quand ils se taisent sur le but, ils font preuve ou 
d’une profonde ignorance, ou d’une dissimulation sans objet. Point de secret ni d’arrière-pensée avec les 
peuples et les puissances: celui-là se déshonore et manque au respect de ses semblables, qui, dans l’expo-
sé de ses opinions, use de détour et de malice. Le peuple a besoin, avant d’agir, de connaître toute la vérité: 
malheur à qui oserait jouer au plus fi n avec lui! Car le peuple est crédule, mais il est fort. Disons lui donc que 
cette réforme qu’on lui propose n’est véritablement qu’un moyen, moyen souvent essayé, et jusqu’à présent 
sans résultat; mais que le but logique de la réforme électorale est l’égalité des fortunes, et que cette égalité 
même n’est à son tour qu’un nouveau moyen, dont l’objet supérieur et défi nitif est le salut de la société, la 
restauration des mœurs et de la religion, la rénovation de la poésie et de l’art.

-----

Ce serait abuser de la patience du lecteur, que d’insister plus longtemps sur la direction égalitaire dans la-
quelle nous sommes engagés; il y a d’ailleurs tant de gens qui calomnient l’époque actuelle, qu’on n’avance 
rien à leur dévoiler les tendances populaires, scientifi ques et représentatives de la nation. Prompts à recon-
naître la justesse des inductions que l’observation fournit, ils se retranchent dans une malédiction générale 
des faits, et dans la négation absolue de leur légitimité. Comment s’étonner, disent-ils, que cette vapeur 
d’égalité nous enivre, quand on pense à tout ce qui se dit et se fait depuis dix ans?... Ne voyez-vous pas 
que la société se dissout, qu’un esprit de vertige nous entraîne? Toutes ces espérances de régénération ne 
sont qu’un présage de mort; vos chants de triomphe sont comme les prières des agonisants, vos fanfares 
sonnent le baptême d’un moribond. La civilisation tombe en ruine: Imus, imus prœcipites! (*).

Ces gens-là nient la Providence. Je pourrais me contenter de leur répondre que l’esprit de 1830 est né 
du maintien de la Charte violée; que cette Charte a sa raison d’existence dans la révolution de 89; que 89 
implique le droit de remontrances aux États généraux et l’aff ranchissement des communes; que les com-
munes supposent la féodalité, laquelle suppose l’invasion, le droit romain, le christianisme, etc...

Mais il faut descendre plus avant; il faut pénétrer jusqu’au cœur des institutions antiques, plonger dans 
les profondeurs sociales et mettre à découvert cet indestructible ferment d’égalité que le Dieu de justice 
souffl  a dans nos âmes, et qui se reproduit partout dans nos œuvres.

Le travail est contemporain de l’homme; c’est un devoir, puisque c’est une condition d’existence: Tu man-

(6) Dans Mazaniello, le pêcheur napolitain demande, aux applaudissements des troisièmes et quatrièmes places, que l’on 
impose les objets de luxe.

(7) Sème le champ, prolétaire, C’est l’oisif qui récoltera.

(8) «Dans quelques pays, le montant des propriétés sert à la jouissance de certains droits politiques. Mais dans ces pays 
mêmes, la propriété est plutôt déclarative qu’attributive des qualités requises pour l’exercice de ces droits. Elle est plutôt 
une preuve conjecturale, que la cause de ces qualités». Pellegrino ROSSI, Traité du droit pénal, 1935.
Cette assertion de M. Rossi donne le démenti à l’histoire. La propriété est la cause du droit électoral, non comme présomp-
tion de capacité, chose dont on ne s’est avisé que fort tard, et d’ailleurs souverainement absurde, mais comme garantie 
d’attachement à l’ordre établi. Le corps électoral est une ligue d’intéressés par la propriété contre les non-intéressés; des 
milliers de textes, même offi  ciels, le prouveraient au besoin. Du reste, le régime actuel n’est pas autre chose que la conti-
nuation du régime municipal qui, au moyen âge, s’éleva parallèlement à la féodalité, régime oppresseur, tracassier, plein 
de petites passions et de basses intrigues.

(*) Allons-y, allons-y! (Note A.M.).



- 8/ -

geras ton pain à la sueur de ton visage; c’est plus qu’un devoir, c’est une mission: Dieu plaça l’homme dans 
le jardin pour qu’il le cultivât. J’ajoute que le travail est cause et moyen d’égalité.

Jetez dans une île inhabitée deux hommes, l’un grand, fort, agile; l’autre faible, timide, casanier : celui-ci 
pourra mourir défailli, tandis que l’autre, chasseur habile, pécheur adroit, explorateur infatigable, regorgera 
de provisions. Quelle plus grande inégalité, dans cet état de nature si chéri de Jean-Jacques, pourrions-nous 
supposer? Mais faites que ces deux hommes se rencontrant s’associent: aussitôt le second prend en main 
la cuisine, se charge du ménage, du soin des provisions, du logement, des habits, etc... A moins que le fort 
n’abuse de sa supériorité pour asservir et maltraiter son compagnon, ils seront, quant à la condition sociale, 
parfaitement égaux. Ainsi par l’échange des services les inégalités de nature se nivellent, les talents s’asso-
cient, les forces s’équilibrent: la violence et l’inertie font seules des pauvres et des aristocrates. Et c’est en 
cela que consiste la philosophie de l’économie politique, le mystère de la fraternité humaine: Hic est sapien-
tia (*). Transportons-nous de l’état hypothétique de pure nature dans la civilisation.

Le propriétaire du sol, que je veux bien supposer avec les économistes producteur par le prêt de son 
instrument, perçoit, au début d’une société, tant d’hectolitres de grain par hectare de terres labourables: tant 
que l’industrie est faible et ses produits peu variés, le propriétaire est puissant en comparaison des travail-
leurs; il a dix fois, cent fois la portion d’un honnête homme. Mais que l’industrie, multipliant ses inventions, 
multiplie par là même les jouissances et les besoins, le propriétaire, s’il veut jouir des produits nouveaux, 
sera forcé de prendre tous les jours sur son revenu ; et comme les choses de première formation tendent 
plutôt à se déprécier qu’à enchérir par la multiplication incessante des choses nouvelles, que l’on peut regar-
der comme autant de suppléments de celles-là, il s’ensuit que le propriétaire qui ne travaille pas s’appauvrit 
à mesure que la prospérité publique augmente. «Les rentes, (je me plais, Monsieur, à vous citer, parce que 
je ne saurais donner une trop grande autorité à ces notions élémentaires d’économie, et que d’ailleurs je ne 
puis ni mieux penser ni mieux dire), les rentes, avez-vous dit, tendent à disparaître dans une augmentation 
toujours croissante des capitaux. - Celui qui possède aujourd’hui 20.000 livres de revenu, est beaucoup 
moins riche que celui qui les possédait il y a cinquante ans. Le temps approche où toute propriété, devenue 
onéreuse entre des mains oisives, appartiendra forcément aux mains habiles et industrieuses» (9).

Pour vivre en propriétaire, ou pour consommer sans produire, il faut donc ravir le travail d’autrui: en 
d’autres termes, il faut tuer le travailleur. C’est sur ce principe que les propriétaires des capitaux de première 
nécessité augmentent leurs fermages à fur et mesure du développement de l’industrie, en cela beaucoup 
plus soigneux de leurs privilèges que les économistes, qui, pour consolider la propriété, demandent une 
réduction de l’intérêt. Mais, crime inutile! le travail et la production débordent: tout à l’heure le propriétaire 
sera contraint de travailler, la propriété est perdue.

Le propriétaire est cet homme qui, maître exclusif, souverain absolu d’un instrument de production, 
prétend jouir du produit de cet instrument sans le mettre lui-même en œuvre. A cette fi n il le loue, et nous 
venons de voir que de ce louage naît pour le travailleur une faculté d’échange qui tôt ou tard annulera le 
droit d’aubaine. D’abord le propriétaire est obligé de laisser au travailleur une part du produit, car sans cela 
le travailleur ne serait pas; bientôt celui-ci, par le développement de son industrie, trouve moyen de faire re-
venir à lui la plus grande partie de ce qu’il donne au propriétaire, tellement qu’enfi n les objets de jouissance 
se multipliant toujours pendant que le revenu de l’oisif reste le même, le propriétaire à bout de ressources 
songe lui-même à travailler. Alors la victoire du producteur est assurée: le travail a commencé de faire pen-
cher de son côté la balance, le commerce en amène l’équilibre.

L’homme ne peut faillir à son instinct: si, dans la liberté, l’échange des fonctions amène infailliblement 
l’égalité entre les hommes, le commerce, ou l’échange des produits, identique à l’échange des fonctions, est 
une cause nouvelle d’égalité. Tant que le propriétaire ne travaille pas, quelque mince que soit son revenu, 
il jouit d’un privilège; entre le travailleur et lui le bien-être peut être égal, l’égalité de conditions n’existe pas. 
Mais dès que le propriétaire devient à son tour producteur, comme il ne peut échanger son produit spécial 
qu’avec son fermier ou son commandité, tôt ou tard ce fermier, cet homme exploité, si violence ne lui est 
faite, trouvera moyen de bénéfi cier sur le propriétaire, et lui fera restituer, dans l’échange de leurs produits 
respectifs, les intérêts de ses capitaux. En sorte que, par une double iniquité, les deux contractants seront 
égaux. Le travail et l’échange, sous l’empire de la liberté, amènent donc l’égalité des fortunes; la mutualité 
des services neutralise le privilège. Voilà pourquoi les despotes de tous les temps et de tous les pays se 

(*)  Voici la sagesse. (Note A.M.). 

(9) Leçon du 22 décembre.



sont emparés du commerce; ils voulaient empêcher que le travail des sujets ne fi t obstacle à la rapacité des 
tyrans.

-----

Jusqu’ici tout ressort immédiatement de la nature des choses; tout se passe sans préméditation, sans 
artifi ce, en vertu des seules lois de la nécessité. Propriétaires et travailleurs ne font qu’obéir aux suggestions 
du besoin: aussi l’exercice du droit d’aubaine, l’art de spolier le producteur, se réduit-il, à cette première pé-
riode de la civilisation, à la violence physique, au meurtre et à la guerre.

Mais voici qu’une vaste conspiration s’ourdit, avec une combinaison profonde, contre les détenteurs de 
capitaux: à la hache des exploiteurs les exploités opposent l’instrument du commerce, invention merveil-
leuse, calomniée dès l’origine par des moralistes propriétaires, mais inspirée sans nul doute par le génie du 
travail, par la Minerve des prolétaires.

La principale cause du mal venait de l’accumulation et de l’immobilisation des capitaux de toute espèce, 
immobilisation telle que le travail, asservi et subalternisé par l’oisiveté orgueilleuse, ne pouvait plus acquérir. 
On comprit qu’il fallait diviser et mobiliser les richesses, les rendre portatives, les faire courir des mains du 
possesseur à celles de l’industriel: le travail inventa la monnaie. Plus tard cette invention fut rajeunie et dé-
veloppée par la lettre de change et la banque. Car toutes ces choses sont identiques en nature, et procèdent 
du même esprit: le premier qui imagina de représenter une valeur par une coquille, une pierre précieuse, 
un poids de métal, fut le véritable inventeur de la banque. Qu’est-ce qu’une pièce de monnaie, en eff et? 
C’est une lettre de change écrite sur une matière solide et durable, et portant avec elle-même son rembour-
sement. Ainsi l’égalité opprimée se riait des eff orts des propriétaires, et la balance de la justice fut dressée 
pour la première fois dans la boutique d’un marchand. Le piège était habilement tendu, et d’un eff et d’autant 
plus certain que dans des mains paresseuses la monnaie n’était qu’une richesse tombant en dissolution, un 
symbole perfi de, l’ombre de la fortune. C’était un grand économiste et un profond philosophe que cet avare 
qui avait pris pour devise: Quand une guinée est changée, elle s’évapore. De même on peut dire: Quand 
un immeuble est monétisé, il est perdu. Aussi est-ce un fait constant dans l’histoire que partout les castes 
nobles, propriétaires improductives du sol, ont été dépossédées par la roture industrieuse et commerçante: 
cela se voit surtout dans la formation des républiques d’Italie, nées au Moyen-âge de l’appauvrissement des 
seigneurs. Je n’insisterai pas sur les considérations intéressantes que cette matière pourrait suggérer je ne 
ferais que répéter les récits des historiens, et donner une autre forme aux démonstrations économiques.

Le plus grand ennemi de l’aristocratie territoriale et industrielle, le promoteur incessant de l’égalité des 
fortunes, aujourd’hui c’est le banquier. C’est par lui que les immenses plaines se divisent, que les mon-
tagnes changent de latitude, que les forêts s’exploitent sur la place publique, qu’un hémisphère produit pour 
l’autre, qu’il n’est pas un coin du globe qui n’ait des usufruitiers partout. C’est par la banque que se créent 
tous les jours des richesses nouvelles, dont l’usage, devenant bientôt indispensable à l’amour-propre, ar-
rache le capital dormant des mains du propriétaire jaloux. Le banquier est tout à la fois la plus haute puis-
sance de multiplication des biens, et le grand diviseur des masses exploitables qu’engendrent l’art et la 
nature. Et cependant, par la plus étrange antinomie, ce même banquier est le plus impitoyable collecteur de 
bénéfi ces, d’aubaines, d’usures, que le démon de la propriété inspira jamais. L’importance des services qu’il 
rend fait supporter, non sans murmure, les taxes qu’il impose. Toutefois, comme nul ne peut fuir sa mission 
providentielle, comme rien de ce qui existe ne peut échapper à la fi n pour laquelle il existe, le banquier, le 
Crésus moderne, doit être un jour l’instaurateur de l’égalité. Et j’en ai précédemment donné, d’après vous-
même, Monsieur, la raison; c’est que le bénéfi ce décroît comme les capitaux se multiplient, parce que les 
capitaux appelant les travailleurs, sous peine de rester improductifs, entraînent toujours une augmentation 
de salaires. D’où il suit que la banque, aujourd’hui la pompe aspirante des richesses, est destinée à devenir 
l’économat du genre humain.

-----

On s’irrite contre le mot d’égalité des fortunes, comme s’il représentait une chose de l’autre monde, ici-bas 
inconnue. Il y a des gens, radicaux non moins que justes-milieux, que cette seule idée soulève d’indignation. 
Qu’ils proscrivent donc, ces aristocrates imbéciles, les sociétés de commerce, les caisses d’assurance, les 
fondations de prévoyance et de secours mutuel. Car enfi n tous ces faits sociaux, si spontanés, si purs dans 
leurs motifs de toute pensée de nivellement, sont les fruits légitimes de l’instinct d’égalité.

Lorsque le législateur fait une loi, à proprement parler il ne la fait pas, il ne la crée pas, il la décrit: en 
statuant sur les rapports moraux, civils et politiques des citoyens, il n’exprime pas une pensée arbitraire; 
il constate l’idée générale, le principe supérieur qui régit la chose sur laquelle il décide; en un mot, il est le 

- 9/ -



déclarateur, non l’inventeur de la loi. De même, lorsque deux ou plusieurs hommes forment entre eux, par 
contrat synallagmatique, une société de travail ou d’assurance, ils reconnaissent que leurs intérêts, aupa-
ravant isolés par un faux esprit d’égoïsme et d’indépendance, sont solidairement liés par leur nature intime 
et par la mutualité de leurs rapports; ils ne s’obligent pas, en réalité, du fait de leur volonté privée; ils jurent 
de se conformer désormais à une loi sociale antérieurement existante, et jusque-là méconnue. Et ce qui le 
démontre, c’est que si ces mêmes hommes pouvaient ne pas s’associer, ils ne s’associeraient pas. Il faut, 
pour les déterminer à unir leurs intérêts, toute la certitude des dangers de la concurrence et de l’isolement, 
en sorte que l’expérience du mal est la seule chose qui les ramène à la société.

Or, je dis que pour établir l’égalité entre les hommes, il suffi  t de généraliser le principe des sociétés d’as-
surance, d’exploitation et de commerce; je dis que la concurrence, l’isolement des intérêts, le monopole, le 
privilège, l’accaparement des capitaux, l’exclusion dans la jouissance, la subalternisation des fonctions, l’in-
dividualisme dans la production, le droit de bénéfi ce ou d’aubaine, l’exploitation de l’homme par l’homme, et 
pour résumer toutes ces espèces dans leur universel, que la propriété est la grande matrice de nos misères 
et de nos crimes. Et pour ce délit d’induction antipropriétaire, je suis un monstre abhorré; radicaux et conser-
vateurs me signalent à la vindicte des lois; les académies versent sur moi leur blâme; les plus honnêtes 
gens me regardent comme enragé; on est d’une tolérance excessive, si l’on se contente d’affi  rmer que je 
suis fou. Oh! malheur à l’écrivain pour qui la publication de la vérité serait autre chose que l’accomplisse-
ment d’un devoir! S’il a compté sur les applaudissements de la foule, s’il a cru que, pour l’admirer, l’avarice et 
l’amour-propre s’oublieraient, s’il n’a pas environné sa conscience d’un triple airain, il succombera, l’indigne, 
dans son entreprise intéressée; les critiques injustes, les tristes mécomptes, le désespoir de son ambition 
trompée, le tueront.

Mais, s’il ne m’est plus permis d’exprimer, sur l’intéressant problème de l’équilibre social, une opinion 
qui me soit personnelle, me laissera-t-on du moins exposer la pensée de mes maîtres, et développer les 
doctrines professées au nom du gouvernement?

-----

Je n’eus jamais, Monsieur, malgré l’éclatante réprobation que vous avez exprimée au nom de votre aca-
démie contre la doctrine de l’égalité des biens, le dessein de vous contredire et de lutter avec vous: j’ai trop 
senti, en vous écoutant, quelle serait dans une polémique de ce genre mon infériorité. Et puis, s’il faut que je 
le dise, quelque diff érent que mon langage soit du vôtre, il y a entre vous et moi communauté de principes; 
vous partagez toutes mes opinions. Je n’entends pas insinuer par là, Monsieur, que vous ayez, pour parler 
avec l’école, une doctrine ésotérique et une exotérique; qu’égalitaire en secret vous ne défendiez que par 
prudence et sur ordre la propriété. Je n’ai point l’indiscrétion de vous regarder comme mon confrère en 
projets révolutionnaires, et je vous estime trop d’ailleurs pour vous prêter aucune dissimulation. Je veux 
seulement dire que ce que les lenteurs de la méthode et les spéculations d’une métaphysique ardue m’ont 
péniblement démontré, une connaissance profonde de l’économie politique et une pratique infi nie vous le 
révèlent. Tandis que je suis devenu, par de longues réfl exions et presque malgré mon envie, partisan de 
l’égalité; vous l’êtes, vous, Monsieur, avec tout le zèle de la foi, avec toute la spontanéité du génie. Voilà 
pourquoi votre cours du Conservatoire est une guerre perpétuelle à la propriété et à l’inégalité des fortunes; 
pourquoi vos investigations les plus savantes, vos analyses les plus ingénieuses, vos observations sans 
nombre se résument toujours en une formule de progrès et d’égalité; pourquoi enfi n vous n’êtes jamais plus 
admirable et plus applaudi que dans ces moments d’inspiration où l’on vous voit, porté sur les ailes de la 
science, parvenir à ces hautes vérités qui font palpiter d’enthousiasme les âmes plébéiennes, et glacent 
d’eff roi les hommes dont la volonté est perverse. Combien de fois, de la place où je recueillais avidement 
votre éloquente parole, j’ai remercié intérieurement le ciel de n’avoir pas permis qu’on pût vous appliquer 
ce jugement de saint Paul sur les philosophes de son temps: Ils ont connu la vérité, et ils ne l’ont pas fait 
connaître! combien de fois je me suis réjoui de trouver ma justifi cation dans chacun de vos discours! Non, 
non, je ne veux ni ne demande autre chose que ce que vous enseignez vous-même: j’en atteste votre nom-
breux auditoire; qu’il me démente, si en vous commentant, je dénature l’esprit de vos leçons.

-----

Disciple de Say, qu’y a-t-il à vos yeux de plus antisocial que les douanes, ou, comme vous dites avec 
tant de raison, que les barrières élevées par le monopole entre les nations? Quoi de plus vexatoire, de plus 
immoral, de plus absurde, que ce système de prohibitions qui nous oblige à payer quarante sous en France 
ce que l’Angleterre et la Belgique nous apporteraient pour quinze? C’est la douane, avez-vous dit (10), qui 

- 10/ -
(10) Séance du 15 janvier 1841.



arrête le développement de la civilisation en empêchant la spécialisation des industries; c’est la douane qui 
enrichit une centaine de monopoleurs en appauvrissant des millions de citoyens; c’est la douane qui produit 
la famine au sein de l’abondance, qui rend le travail stérile en prohibant l’échange, qui étouff e la production 
dans un mortel embrassement. C’est la douane qui rend les peuples jaloux et ennemis les uns des autres: 
les quatre cinquièmes des guerres, à toutes les époques, ont eu pour cause première la douane. Et, avec 
une exaltation toujours croissante, Oui!, vous êtes-vous écrié, si pour mettre fi n à cet odieux régime il fallait 
verser mon sang jusqu’à la dernière goutte, je tendrais la gorge avec joie, et ne demanderais que le temps 
de rendre grâce à Dieu de m’avoir jugé digne du martyre.

Et moi je me disais dans cet instant solennel: Qu’il y ait dans chaque département un professeur comme 
celui-là, et la révolution est sauvée.

Mais, Monsieur, avec cette magnifi que théorie de la liberté du commerce vous rendez la gloire des 
armes impossible, vous ne laissez rien à faire à la diplomatie, vous ôtez jusqu’à l’envie des conquêtes en en 
supprimant tout le bénéfi ce. Qu’importe, en vérité, de qui relèvent Constantinople, Alexandrie, Saint-Jean-
d’Acre, si les Syriens, les  Égyptiens et les Turcs sont libres de choisir leurs maîtres, libres d’échanger leurs 
produits avec qui bon leur semble? Pourquoi, à propos de ce petit sultan et de son vieux pacha, l’Europe se 
mettrait-elle en feu, s’il ne s’agit que de savoir qui de nous ou de l’Anglais civilisera l’Orient, instruira dans 
les arts de l’Europe l’Égypte et la Syrie, leur apprendra à construire des machines, à creuser des canaux 
et à tracer des chemins de fer? Car si à l’indépendance nationale on ajoute la liberté du commerce, toute 
infl uence extérieure n’est plus pour ces deux pays qu’un rapport volontaire de producteur à producteur, ou 
d’apprenti à compagnon.

Seule entre les puissances européennes, la France acceptait avec franchise le projet de civiliser l’Orient 
et donnait les mains à un système d’invasion tout à fait apostolique, tant les nobles pensées rendent notre 
nation joyeuse et fi ère! Mais les rivalités diplomatiques, les égoïsmes nationaux, le mercantilisme anglais 
et l’ambition russe étaient là: pour consommer une usurpation dès longtemps méditée, il fallait écarter une 
alliée trop généreuse; les voleurs de la Sainte-Alliance fi rent une ligue contre la France sans peur et sans 
reproche. Aussi, à la nouvelle de ce fameux traité, s’éleva-t-il parmi nous comme un concert de malédictions 
contre le principe propriétaire, agissant en ce moment sous les hypocrites formules de la vieille politique. La 
dernière heure de la propriété parut avoir sonné du côté de la Syrie; des Alpes à l’Océan, du Rhin aux Pyré-
nées, la conscience populaire fut émue; toute la France chanta l’hymne de guerre, et la coalition pâlit à ces 
cris frémissants: Guerre à l’autocrate, qui rêve la propriété de l’ancien monde! Guerre à l’Anglais parjure, 
au dévorateur de l’Inde, à l’empoisonneur de la Chine, au tyran de l’Irlande, à l’éternel ennemi de la France! 
Guerre aux alliés, conjurés contre la liberté et l’égalité! Guerre, guerre, guerre à la propriété!

Par un conseil de la Providence, l’émancipation des peuples est ajournée: la France ne vaincra pas par 
les armes, mais par l’exemple. La raison universelle n’a pas encore saisi cette équation immense, qui, par-
tant de l’abolition de l’esclavage, et se poursuivant à travers la ruine des aristocraties et des trônes, doit se 
consommer dans l’égalité des droits et des fortunes; mais le jour n’est pas loin où l’intelligence de cette véri-
té sera aussi vulgaire que celle de l’égalité d’origine. Déjà l’on semble avoir compris que la question d’Orient 
n’est qu’une question de douanes: est-il donc si diffi  cile à l’opinion publique de généraliser cette idée, et de 
comprendre enfi n que si la suppression des douanes entraîne l’abolition de la propriété entre les nations, 
elle entraîne aussi, par contre-coup, l’abolition de la propriété entre les individus?

En eff et, si l’on supprime les douanes, l’alliance des peuples est par cela seul déclarée, leur solidarité 
reconnue, leur égalité proclamée. Si l’on supprime les douanes, le principe d’association ne peut tarder de 
s’étendre de l’État à la province, de la province à la cité, de la cité à l’atelier. Mais alors que deviennent 
les privilèges d’auteurs et d’artistes? A quoi bon les brevets d’invention, d’imagination, d’amélioration, de 
perfectionnement? Quand nos députés fabriquent une loi de propriété littéraire à côté d’une loi qui ouvre 
une large brèche à la douane, en vérité ils se contredisent eux-mêmes, et détruisent d’une main ce qu’ils 
édifi ent de l’autre. Sans la douane la propriété littéraire n’est rien, et nos faméliques auteurs sont frustrés 
dans leurs espérances. Car vous ne supposez pas sans doute, avec le bonhomme Fourier, que la propriété 
littéraire s’exerce à la Chine au profi t d’un auteur français, et qu’une ode de Lamartine, vendue aux quatre 
coins du globe avec privilège, rapporte à son auteur des millions. L’industrie du poète est spéciale au climat 
qu’il habite; partout ailleurs la reproduction de ses œuvres, n’ayant pas de débit sur place, doit être franche 
et libre. Mais quoi! faudra-t-il pour des vers, des statues, des élixirs, des paracrottes, créer entre les nations 
une surveillance mutuelle? On aura donc toujours une régie, un octroi, des droits d’entrée et de transit, des 
douanes enfi n, puis, comme réaction au privilège, la contrebande.

-----
- 11/ -



La contrebande! ce nom me rappelle une des formes les plus hideuses de la propriété. - La contrebande, 
disiez-vous, Monsieur (11), est un délit de création politique: c’est l’usage de la liberté naturelle, défi ni crime, 
en certains cas, par la volonté du souverain. Le contrebandier est un galant homme, un homme d’esprit, qui 
se dévoue gaîment pour procurer à son voisin, à très-bon marché, un bijou, un châle, un objet quelconque 
de nécessité ou de luxe, que le monopole intérieur rend d’une excessive cherté. - Puis, à une monographie 
toute poétique du contrebandier vous ajoutiez cette funèbre conclusion, que le contrebandier est de la fa-
mille de Mandrin, et que la galère le réclame.

Mais, Monsieur, vous n’avez pas signalé l’horrible exploitation qui s’exerce en ce genre au nom de la 
propriété.

On dit, et je ne rapporte cet «on dit» que comme une hypothèse et en guise d’exemple, car je n’y crois 
pas; on dit que le ministre actuel des fi nances doit sa fortune à la contrebande. M. Humann, de Strasbourg, 
faisait, dit-on, sortir de France d’énormes quantités de sucres, pour lesquelles il recevait la prime d’exporta-
tion promise par l’État; puis, faisant rentrer ce sucre par contrebande, il l’exportait de nouveau, recevant la 
prime d’exportation à chaque sortie. Remarquez, Monsieur, que je n’affi  rme pas le fait; je vous le donne tel 
qu’on le raconte, sans le garantir et sans y ajouter foi. Mon unique dessein est de fi xer ici l’imagination par 
un exemple. Si je croyais à une telle infamie de la part d’un ministre, c’est-à-dire si j’en avais une certitude 
personnelle et authentique, je dénoncerais M. Humann, ministre des fi nances, à la Chambre des députés, 
et demanderais hautement son expulsion du ministère.

Mais ce qui n’est pas vrai sans doute de M. Humann l’est d’une foule d’autres, aussi riches peut-être et 
non moins honorables que lui. La contrebande, organisée en grand par des mangeurs de chair humaine, 
s’exerce au bénéfi ce de quelques pachas, aux risques et périls de leurs imprudentes victimes. Le proprié-
taire inerte expose sa marchandise; l’homme d’action met en jeu sa liberté, son honneur, sa vie. Si le succès 
couronne l’entreprise, le courageux serviteur reçoit le prix de sa course, le profi t est pour le lâche. La fortune 
ou la trahison livre-t-elle au douanier l’instrument de cet exécrable trafi c? le maître-contrebandier subit une 
perte qu’un voyage plus heureux bientôt réparera; l’agent, déclaré infâme, est jeté en prison en compagnie 
de voleurs, pendant que son glorieux patron, juré, électeur, député, ministre, fait des lois sur l’expropriation, 
le monopole et les douanes.

J’ai promis, en commençant cette lettre, qu’aucune attaque à la propriété n’échapperait de ma plume, 
mon seul but étant de me justifi er devant le public par une récrimination générale. Mais je n’ai pu me dé-
fendre de fl étrir un genre d’exploitation aussi odieux, et je me fl atte que cette courte digression ne me sera 
pas reprochée; la propriété ne venge pas, j’espère, les injures de la contrebande.

La conspiration contre la propriété est générale; elle est fl agrante; elle anime tous les esprits et inspire 
toutes nos lois; elle vit au fond de toutes les théories. Ici le prolétaire la poursuit dans la rue, là le législateur 
lui lance l’interdit. Tantôt c’est un professeur d’économie politique ou de législation industrielle (12) qui, payé 
pour la défendre, la sape à coups redoublés; ailleurs, c’est une académie qui la met en question (13) ou qui 
s’informe si la démolition avance (14). Pas une idée aujourd’hui, pas une opinion, pas une secte, qui ne rêve 
de museler la propriété. Nul ne l’avoue, parce que nul encore n’en a conscience: trop peu d’intelligences 
sont capables de saisir spontanément et de plain-saut cet ensemble de causes et d’eff ets, de principes et 
de conséquences, par lequel j’essaie de démontrer la disparition prochaine du droit de propriété; d’un autre 
côté, les idées qu’on se forme généralement de ce droit sont trop divergentes et trop mal déterminées, pour 
que l’on puisse admettre sitôt la théorie contraire. Ainsi, dans les régions moyenne et basse de la littérature 
et de la philosophie non moins que dans le vulgaire, on s’imagine que, la propriété abolie, nul ne pourra jouir 
du fruit de son travail, que personne n’aura rien en propre, qu’une communauté tyrannique s’établira sur les 
ruines de la famille et de la liberté. Chimères, qui soutiennent pour quelques moments encore la cause du 
privilège.

-----

(11) Séance du 15 janvier 1841.

(12) MM. Blanqui et Wolowski.

(13) Sujet proposé par la quatrième classe de l’Institut, Académie des sciences morales et politiques: Quel sera, pour la 
classe ouvrière , le résultat de l’organisation du travail, d’après les idées modernes d’association?

(14) Sujet proposé par l’Académie de Besançon: Des conséquences économiques et morales qu’a eues jusqu’à présent 
en France, et que semble devoir y produire dans l’avenir, la loi sur le partage des biens entre les enfants.

- 12/ -



Mais, avant de déterminer d’une manière précise l’idée de propriété, avant de chercher dans les contra-
dictions des systèmes l’élément commun qui doit former la base du droit nouveau, jetons un coup d’œil 
rapide sur les révolutions que dans les diverses périodes de l’histoire la propriété a subies. Les formes 
politiques des nations sont l’expression de leurs croyances; la mobilité de ces formes, leurs modifi cations 
et leur destruction, sont les expériences solennelles qui nous découvrent la valeur des idées, et dégagent 
peu à peu, de l’infi nie variété des usages, la vérité absolue, éternelle et immuable. Or nous verrons que 
toute institution politique tend nécessairement et sous peine de mort à niveler les conditions; que toujours et 
partout l’égalité des fortunes, de même que l’égalité des droits, a été la pensée sociale, soit que les classes 
plébéiennes aient voulu s’élever par la propriété à la puissance politique, soit que, déjà souveraines, elles 
aient usé du pouvoir politique pour conquérir la propriété. Nous reconnaîtrons, en un mot, par le progrès des 
sociétés, que la consommation de la justice est dans l’extinction du domaine individuel.

Afi n de ne pas surcharger cet exposé, je négligerai les témoignages de l’histoire ecclésiastique et de 
la théologie chrétienne: ce sujet mérite d’être traité à part, et je me propose même d’y revenir. Moïse et 
Jésus-Christ ont proscrit tour-à-tour, sous les noms d’usure et d’inégalité (15), toute espèce de bénéfi ce 
et d’aubaine; l’Église elle-même, dans sa doctrine la plus pure, a toujours condamné la propriété; et si j’ai 
accusé non-seulement l’autorité de l’Église mais sa fi délité même dans la justice, je l’ai fait à dessein et 
pour la gloire de la religion: j’ai voulu provoquer une réplique péremptoire et préparer au christianisme un 
triomphe, au milieu des attaques sans nombre dont il est aujourd’hui l’objet. J’espérais qu’un apologiste se 
lèverait soudain, qui, s’emparant des Écritures, des Pères, des canons, des conciles et des constitutions des 
papes, démontrerait la perpétuité de la doctrine de l’égalité dans l’Église, et rejetterait sur les nécessités des 
temps les contradictions de la discipline. Un pareil travail servirait la religion autant que l’égalité: il faut qu’on 
sache enfi n si le christianisme doit se régénérer dans l’Église ou hors de l’Église, et si cette Église accepte 
les reproches de haine à la liberté et d’antipathie pour le progrès. Jusque-là suspendons notre jugement, et 
contentons-nous de mettre sous les yeux du clergé les enseignements de l’histoire.

Lorsque Lycurgue entreprit de donner des lois à Sparte, en quel état se trouvait cette république? Tous 
les historiens sont d’accord: le peuple et les nobles se battaient; la ville était pleine de troubles et déchirée 
par deux factions, la faction des pauvres et la faction des riches. A peine échappée de la barbarie des temps 
héroïques, la société était en pleine décadence; le prolétariat faisait la guerre à la propriété, qui de son côté 
opprimait le prolétariat. Que fi t Lycurgue? Il commença par une mesure de sûreté générale dont la seule 
idée ferait trembler nos législateurs, il abolit toutes les dettes; puis, employant tour à tour la persuasion et 
la force, il fi t renoncer les nobles à leurs privilèges, et rétablit l’égalité. Lycurgue, en un mot, chassa la pro-
priété de Lacédémone, ne concevant pas que la liberté, l’égalité, la loi, pussent être autrement consolidées. 
Certes, je n’ai nullement envie de proposer à la France l’exemple de Sparte; mais il est remarquable que le 
plus ancien législateur de la Grèce, instruit à fond de l’état des esprits et des besoins du peuple, capable 
plus que personne d’apprécier la légitimité des obligations que de sa pleine autorité il annulait, qui avait 
comparé les législations de son temps , et dont un oracle avait proclamé la sagesse, que Lycurgue ait jugé 
le droit de propriété incompatible avec les institutions d’un État libre, et ail cru devoir préluder à sa législature 
par un coup d’État qui détruisait toutes les distinctions de fortune.

Lycurgue avait parfaitement compris que le luxe, l’amour des jouissances et l’inégalité des fortunes que 
la propriété engendre sont le fl éau des sociétés; malheureusement les moyens qu’il imagina pour en préser-
ver sa république lui furent suggérés par de fausses notions d’économie politique, et par une connaissance 
superfi cielle du cœur humain. Aussi la propriété, que ce législateur eut le tort de confondre avec la richesse, 
rentra-t-elle dans la ville avec la foule des besoins qu’il s’était eff orcé d’en bannir, et Sparte fut cette fois 
corrompue sans retour. 

«L’introduction des richesses, dit M. Pastoret, fut une des causes principales des malheurs qu’on éprou-
va. Les lois cependant avaient pris contre elles des précautions extraordinaires, dont la meilleure avait été 
de donner des mœurs qui n’en inspirassent pas le besoin».

La meilleure de toutes les précautions eut été de prévenir la curiosité par l’usage même. La possession 
est le remède souverain contre la convoitise, remède d’autant moins dangereux à Sparte, que les fortunes 
y étaient à peu près égales, et la condition presque commune. En général, le jeûne et l’abstinence sont de 
méchants maîtres de modération.

«Une loi, dit encore M. Pastoret, défendait aux riches d’avoir d’autres habits que les pauvres; d’user de 

- 13/ -
(15) Propriété plus grande (*); la Vulgate traduit avaritia. (*) Texte écrit en grec, non reproduit ici. (Note A.M.).



mets plus délicats; d’avoir des meubles précieux, des vases, des tapis, de jolies habitations, etc...». Ly-
curgue avait donc cru maintenir l’égalité en rendant les richesses inutiles. Combien sa politique eût été plus 
sage, si parallèlement à la discipline guerrière il avait organisé l’industrie, et instruit le peuple à se procurer 
par le travail ces biens qu’il essayait vainement de lui interdire! Heureux alors dans son imagination et dans 
sa sensibilité, le citoyen n’aurait plus rien eu à désirer que cela même dont le législateur s’eff orçait de lui 
inspirer l’amour, c’est-à-dire l’honneur et la gloire, les triomphes du talent et de la vertu.

«L’or et tous les genres d’ornements furent interdits aux femmes». Absurdité. Dès la mort de Lycurgue 
ses institutions se corrompirent, et quatre siècles avant l’ère chrétienne il ne demeurait plus vestige de 
l’antique simplicité. La soif de l’or et le luxe se développèrent de bonne heure chez les Spartiates, avec une 
intensité que la misère offi  cielle et l’impéritie de la nation dans les arts expliquent parfaitement. Les histo-
riens ont accusé Pausanias, Lysandre, Agésilas et autres, d’avoir corrompu les mœurs de leur pays par 
l’introduction des richesses obtenues à la guerre: c’est une calomnie. Les mœurs des Spartiates devaient 
se corrompre d’elles-mêmes , dès que l’indigence lacédémonienne aurait touché le luxe des Perses et l’élé-
gance attique. Lycurgue commit donc une erreur funeste lorsque, pour inspirer le désintéressement et la 
modestie, il n’imagina rien de mieux qu’une vaine et orgueilleuse rusticité.

«Lycurgue ne fut point eff rayé de l’oisiveté! Un Lacédémonicn se trouvant à Athènes, où l’oisiveté était 
proscrite, pendant qu’on punissait un citoyen qui s’en était rendu coupable, demandait qu’on lui fi t voir 
l’Athénien ainsi condamné pour avoir exercé les droits d’un homme libre.... Le principe de Lycurgue avait 
été, et il se transmit pendant plusieurs siècles, que les hommes de condition libre ne devaient pas exercer 
de professions lucratives.... Les femmes dédaignaient les travaux domestiques; on ne les voyait pas fi ler la 
laine, comme faisaient les autres grecques (elles ne lisaient donc pas Homère!); elles laissaient faire leurs 
vêtements à leurs esclaves». (Pastoret, Histoire de la législation).

Se peut-il rien de plus contradictoire? Lycurgue proscrivait la propriété entre les citoyens, et fondait les 
moyens de subsistance sur la plus odieuse des propriétés, sur la propriété obtenue par la force. Comment 
s’étonner, après cela, qu’une cité paresseuse et sans industrie soit devenue l’antre de l’avarice? Les Spar-
tiates succombèrent d’autant plus aisément aux séductions du luxe et des voluptés asiatiques, qu’ils étaient 
livrés sans défense par leur grossièreté même. Autant en arriva aux Romains, quand le succès de leurs 
armes les eut fait sortir de l’Italie: c’est ce que n’a pas compris l’auteur de la prosopopée de Fabricius. La 
culture des arts n’est pas ce qui corrompt la morale, mais leur dégradation provoquée par l’opulence inerte 
et luxurieuse: l’instinct de la propriété est de faire servir à ses goûts bizarres et à ses honteuses jouissances 
l’industrie des Dédale comme le talent des Phidias. La propriété, non la richesse, perdit le peuple de Ly-
curgue.

-----

Quand Solon parut, l’anarchie causée par la propriété était au comble dans la république athénienne. 
«Les habitants de l’Altique étaient divisés entre eux sur la forme du gouvernement. Les montagnards 
(c’étaient les pauvres) le voulaient populaire; ceux de la plaine (classe moyenne), oligarchique; ceux de la 
côte maritime, mêlé d’oligarchie et de démocratie. D’autres divisions naissaient de l’inégalité des fortunes. 
L’exaspération mutuelle des pauvres et des riches était même devenue si violente, que le pouvoir d’un seul 
paraissait l’unique remède aux bouleversements dont la république était menacée». (Pastoret, Histoire de 
la législation).

Les querelles entre les pauvres et les riches, rares dans les monarchies, parce qu’un pouvoir fortement 
constitué comprime les dissensions, semblent être l’apanage des gouvernements populaires. Aristote l’avait 
remarqué: oppression de la richesse, soumise à des lois agraires ou à des impôts excessifs; haine des 
classes inférieures contre la classe supérieure toujours en butte à des accusations calomnieuses, excitées 
par l’appât des confi scations, voilà ce qui dans le gouvernement d’Athènes révoltait surtout Aristote, et le 
faisait incliner vers une monarchie tempérée. Aristote, s’il eût vécu dans notre siècle, aurait été pour le gou-
vernement constitutionnel. Mais, n’en déplaise au Stagyrite , un gouvernement qui sacrifi e la vie des prolé-
taires à celle des propriétaires est tout aussi peu rationnel que celui qui nourrit les premiers de la dépouille 
des seconds: ni l’un ni l’autre ne mérite l’adhésion d’un homme libre, encore moins d’un philosophe.

Solon fi t comme Lycurgue; il célébra son inauguration législative par l’abolition des dettes, c’est-à-dire 
par la banqueroute. En d’autres termes, Solon remonta pour un temps, qu’il eût pu calculer d’après la 
moyenne des usures, la machine gouvernementale; de sorte que le ressort détendu et la chaîne déroulée, 
la république devait périr encore ou se réparer par une banqueroute. Cette singulière préparation à légiférer 
est commune à toute l’antiquité. Après la captivité de Babylone, le chef de la nation juive, Néhémias, abolit 

- 14/ -



les dettes; Lycurgue abolit les dettes; Solon abolit les dettes; le peuple romain, depuis l’expulsion des rois 
jusqu’à l’avènement des Césars, lutte contre le Sénat pour l’abolition des dettes; plus tard, vers la lin de 
la république et bien avant sous l’empire, l’agriculture étant abandonnée et les provinces se dépeuplant à 
cause des usures excessives, les empereurs cèdent pour rien les terres à qui les veut cultiver, c’est-à-dire 
qu’ils abolissent les dettes. Personne, excepté Lycurgue, qui du reste se jeta dans un autre extrême, ne vou-
lut jamais comprendre que le grand point fût, non de donner par un coup d’État quittance aux débiteurs, mais 
d’empêcher les dettes de naître à l’avenir. Loin de là, les gouvernements les plus démocratiques furent tous 
exclusivement constitués sur la propriété individuelle, si bien que l’élément social de toutes ces républiques 
était la guerre entre les citoyens.

Solon ordonna le recensement de toutes les fortunes, régla les droits politiques par le cens, accorda aux 
plus grands propriétaires une plus grande infl uence, établit la pondération des pouvoirs, en un mot, jeta 
dans la constitution les ferments les plus actifs de discorde, comme si, législateur choisi par le peuple, il eût 
été son plus grand ennemi. N’est-ce pas en eff et le comble de l’imprudence, que d’accorder l’égalité des 
droits politiques à des hommes de condition inégale? Supposons qu’un chef de manufacture, réunissant 
dans une société en commandite tous ses ouvriers, donne voix consultative et délibérative à chacun d’eux, 
c’est-à-dire les rende tous également maîtres, croit-on que cette égalité de maîtrise puisse devenir un prin-
cipe sûr d’inégalité des salaires? Voilà, réduite à son expression la plus simple, toute la politique de Solon.

«En assurant à la propriété, une juste prépondérance, dit M. Pastoret, Solon réparait, autant qu’il était en 
lui, le premier acte de sa haute magistrature, l’abolition des dettes.... Il avait cru devoir à la paix publique un 
si grand sacrifi ce des droits acquis et de l’équité naturelle. Mais la violation des propriétés individuelles et 
des engagements contractés est un mauvais frontispice pour un code public».

En eff et, de telles violations sont toujours cruellement punies. En 89 et 93 on confi squa les biens de la 
noblesse et du clergé, on enrichit des prolétaires adroits, qui, devenus aristocrates, nous font payer cher 
aujourd’hui cette rapine de nos pères. Que faire donc maintenant? Ne plus violer le droit, mais le restaurer. 
Or, ce serait violer la justice que de déposséder les uns et d’investir les autres, pour ensuite s’arrêter là. Il 
faut abaisser graduellement le taux de l’intérêt, organiser l’industrie, associer les travailleurs entre eux et les 
fonctions entre elles, faire le recensement des grandes propriétés, non pour leur accorder des privilèges, 
mais pour en opérer le remboursement en payant une rente viagère aux propriétaires; il faut appliquer en 
grand le principe de production collective, donner à l’État le domaine éminent sur tous les capitaux, rendre 
chaque producteur responsable, abolir la douane et transformer en fonction publique toute espèce de pro-
fession et de métier. Par là, la grande propriété divisée s’évanouira sans confi scation et sans violence, la 
possession individuelle se constituera sans communauté sous l’inspection de la république, et l’égalité des 
conditions ne dépendra plus que de la volonté des citoyens.

-----

Parmi les auteurs qui ont écrit des Romains, brillent au premier rang Bossuet et Montesquieu: le premier, 
regardé généralement comme le père de la philosophie de l’histoire; le second, comme l’auteur le plus pro-
fond qui ait parlé des lois et de la politique. Cependant on pourrait soutenir que ces deux grands écrivains, 
imbus chacun des préjugés de leur siècle et de leur robe, ont laissé, quant aux causes de la grandeur et de 
la décadence des Romains, la question dans le même état où ils l’avaient prise.

Bossuet est admirable tant qu’il décrit: qu’on relise entre autres le tableau qu’il a tracé de la Grèce avant 
la guerre médique, et qui semble avoir inspire le Télémaque; le parallèle d’Athènes et de Sparte, vingt fois 
recommencé depuis Bossuet; la description des mœurs romaines et du caractère du peuple-roi; enfi n la pé-
roraison sublime qui termine le Discours sur l’histoire universelle. Mais le fi er historien veut-il remonter aux 
causes, sa philosophie est en défaut:

« Les tribuns ne cessaient de proposer que les terres des pays vaincus ou le prix qui proviendrait de leur 
vente,fût partagé entre les citoyens. Le Sénat s’opposait toujours constamment à ces lois ruineuses pour 
l’État, et voulait que le prix des terres fût adjugé au trésor public».

Ainsi, d’après Bossuet, le premier et le plus grand tort des guerres civiles fut au peuple, qui, mourant de 
faim, demandait qu’on lui abandonnât pour les cultiver ces terres qu’il avait conquises au prix de son sang; 
les patriciens, qui les accaparaient pour les livrer à leurs esclaves, entendaient mieux la justice et les intérêts 
de la république. A quoi tiennent les jugements des hommes! Si les rôles de Cicéron et des Grecques étaient 
intervertis, Bossuet, en qui l’éloquence du grand orateur excitait de plus vives sympathies que les clameurs 
des tribuns, aurait jugé d’un tout autre point de vue les lois agraires. Il aurait compris alors que l’intérêt du 

- 15/ -



trésor n’était qu’un prétexte; que les terres conquises étant mises à l’encan, les patriciens s’empressaient de 
les acquérir afi n d’utiliser les revenus de leurs domaines, certains d’ailleurs que le prix de ces acquisitions 
leur rentrerait tôt ou tard , soit pour fournitures faites par eux à la république, soit pour les subsistances de 
la multitude qui ne pouvait rien acheter que d’eux seuls, et dont tantôt les services tantôt la misère étaient 
salariés par l’État. Car un État ne thésaurise pas; toujours au contraire les fonds publics rentrent dans la 
masse du peuple. Si donc il se trouve un certain nombre d’hommes qui soient seuls marchands des choses 
de première nécessité, il est nécessaire que le trésor public, passant et repassant par leurs mains, y dépose 
et y accumule la propriété immobilière.

Lorsque Ménénius vint débiter au peuple sa fable des membres et du ventre, qui aurait fait observer à 
ce conteur d’apologues que le ventre rendait gratis aux membres la nourriture qu’il en recevait gratis, mais 
que les patriciens ne donnaient aux plébéiens qu’à beaux deniers comptants et ne prêtaient qu’à usure, au-
rait sans doute fermé la bouche au ruse sénateur, et préservé le peuple d’une grande tromperie. Les pères 
conscrits n’étaient pères que de leur propre lignée; quant à la plèbe, ils la regardaient comme une race 
impure, exploitable, taillable et corvéable à merci et miséricorde.

En général, Bossuet se montre peu favorable au peuple: son génie monarchique et théologien ne connaît 
que l’autorité, l’obéissance, et l’aumône sous le nom de charité. Celle fâcheuse disposition lui fait prendre 
constamment des symptômes pour des causes, et l’on s’aperçoit que sa profondeur tant admirée lui vient de 
ses auteurs et se réduit à fort peu de chose. Quand il dit, par exemple, que «les causes des divisions de la 
république et fi nalement de sa chute furent dans les jalousies de ses citoyens, et dans l’amour de la liberté 
poussé jusqu’à un excès et une délicatesse insupportables», n’est-on pas tenté de lui demander quelle était 
la cause de ces jalousies? qui inspirait au peuple cet amour de la liberté, excessif et insupportable? Il ne sert 
à rien de dire: La corruption des mœurs, l’oubli de l’ancienne pauvreté, les débauches, le luxe, les jalousies 
des ordres, l’esprit séditieux des Gracques, etc..., etc... Comment les mœurs purent-elles se corrompre, et 
d’où provenaient ces divisions éternelles entre les patriciens et les plébéiens?

A Rome, comme partout, la dissension éclata entre les riches et les pauvres, non pas directement pour 
l’envie des richesses; le peuple, en général, ne convoite pas ce qu’il juge illégitime d’acquérir: mais par 
un instinct naturel qui faisait chercher aux plébéiens la cause de leur mal-être dans la constitution de la 
république. Ainsi faisons-nous aujourd’hui: au lieu de changer notre économie publique, nous demandons 
une réforme électorale. Le peuple romain voulait qu’on revint sur le pacte social; il invoquait des réformes, 
demandait la révision des lois et la création de nouvelles magistratures: les patriciens, qui n’avaient pas à 
se plaindre, s’opposaient à toute innovation. La richesse fut de tout temps conservatrice. Le peuple toutefois 
triompha de la résistance du Sénat: une vaste extension fut donnée au droit électoral; les privilèges des 
plébéiens furent accrus; ils curent leurs représentants, leurs tribuns et leurs consuls, et malgré ces réformes 
la république ne put être sauvée. Quand on eut épuisé tous les expédients de la politique, quand on se fut 
décimé longtemps par la guerre civile, quand les Césars eurent jeté leur manteau sanglant sur le chancre 
qui dévorait l’Empire, comme la grande propriété était toujours respectée et que l’incendie ne s’arrêtait pas, 
la nation dut s’éteindre. La puissance impériale fut une transaction qui garantit les propriétés des grands, 
et nourrit les prolétaires avec les blés de l’Afrique et de la Sicile: double faute, qui tua l’aristocratie par la 
pléthore, et la plèbe par la famine. A la fi n il n’y eut plus en réalité qu’un seul propriétaire, l’Empereur, dont 
chaque citoyen devint le client, le fl atteur, le parasite ou l’esclave; et quand ce propriétaire fut ruiné, ceux qui 
ramassaient les miettes sous sa table et riaient à ses jeux, périrent tous.

Montesquieu n’est pas allé plus loin que Bossuet dans l’appréciation des causes de la décadence des 
Romains; on peut même dire que le président n’a fait autre chose que développer les idées de l’évêque. 
Si les Romains avaient été plus modérés dans leurs conquêtes, plus justes avec leurs alliés, plus humains 
envers les vaincus; si les nobles avaient été moins avides, les empereurs moins brigands, le peuple moins 
féroce, tous les ordres moins corrompus; si... etc..., peut-être la dignité de l’Empire se serait soutenue, et 
Rome aurait conservé le sceptre du monde. Voilà tout ce qu’on peut recueillir des enseignements de Mon-
tesquieu. Mais là ne gît point la vérité de l’histoire; les destinées du monde ne tiennent pas à de si petites 
causes. Les passions des hommes, de même que les circonstances des temps et les qualités du climat, 
servent à entretenir les forces qui meuvent l’humanité et qui produisent toutes les péripéties de l’histoire; 
mais elles ne les expliquent pas. Le grain de sable dont parle Pascal n’aurait produit que la mort d’un 
homme, si une préparation antérieure n’avait disposé les événements dont cette mort donna le signal.

-----

Montesquieu a lu les auteurs; il sait parfaitement l’histoire romaine, connaît à merveille les gens dont il 

- 16/ -



parle, et fait très-bien voir pourquoi ils devaient l’emporter sur leurs rivaux et se soumettre l’univers. En le 
lisant on admire les Romains, mais on ne les aime pas; on assiste à leurs triomphes sans plaisir, comme on 
les voit tomber sans les plaindre. Le livre de Montesquieu est artistement composé, comme les écrivains 
français savent faire leurs livres: plein d’esprit, de saillies, d’une grande sagacité d’observation. II plaît, inté-
resse, instruit; mais il fait peu réfl échir, il ne subjugue pas par la grandeur des pensées, il n’élève point l’àme 
par la hauteur de la raison et la force du sentiment. Vainement on y chercherait l’intelligence de l’antiquité, 
le caractère des sociétés primitives, la peinture des âges héroïques, dont les mœurs et les préjugés se 
perpétuèrent jusqu’aux derniers temps de la république. Vico peignant les Romains sous des traits horribles 
les rend excusables, parce qu’il les montre soumis dans toute leur conduite à des idées et à des coutumes 
préexistantes, informés, pour ainsi dire, par un génie supérieur dont ils n’avaient aucune conscience; dans 
Montesquieu l’atrocité romaine révolte, mais ne s’explique pas. Aussi, comme écrivain, Montesquieu honore 
davantage la littérature française: la palme de la philosophie est à Vico.

Dans l’origine, la propriété à Rome fut nationale, non privée: Numa fut le premier qui créa des propriétés 
individuelles en partageant les terres que Romulus avait conquises. Quel fut le dividende de ce partage 
opéré par Numa? quelles conditions furent imposées aux particuliers, quelles réserves faites au nom de 
l’État? Sur tout cela, rien: inégalité de fortunes, abdication absolue du domaine éminent de la république sur 
les propriétés quiritaires (*), telles furent les premières conséquences du partage de Numa , que l’on peut 
à juste titre regarder comme le premier auteur des révolutions romaines. Ce fut lui qui institua le culte du 
dieu Terme (**), symbole de la possession privative, et l’un des plus anciens dieux de l’Italie; ce fut Numa 
qui plaça les propriétés sous la protection de Jupiter; qui, à l’instar des Étrusques, voulut que les arpenteurs 
fussent prêtres; qui inventa une liturgie pour les opérations cadastrales, et des formules de consécration 
pour la plantation des bornes; qui, en un mot, fi t une religion de la propriété (1). Toutes ces imaginations 
eussent été plus réjouissantes que dangereuses si le saint homme roi n’eût oublié une chose essentielle, qui 
était de fi xer la quotité de ce que chaque citoyen pourrait posséder , et à quelles conditions. Car , comme il 
est de l’essence de la propriété de croître toujours par l’accession et le bénéfi ce, et comme le préteur saisis-
sait merveilleusement les applications de ce principe inhérent au domaine de propriété, il devait arriver que 
par leur énergie naturelle et par le respect religieux qui les protégeait, les propriétés tendraient à s’absorber 
réciproquement et les fortunes à s’accroître ou à s’atténuer dans une progression indéfi nie, d’où nécessai-
rement devait suivre la ruine du peuple et la chute de la république. L’histoire romaine n’est pas autre chose 
que le développement de cette loi.

A peine les Tarquins étaient expulsés de Rome et la monarchie abolie, que les querelles commencèrent 
entre les ordres: l’an 261, la retraite du peuple sur le Mont-Sacré amena l’institution du tribunal. De quoi se 
plaignaient les plébéiens? qu’ils étaient pauvres, épuisés par les intérêts qu’ils payaient à leurs propriétaires, 
fœneraloribus (***); que la république, administrée au profi t des nobles, ne faisait rien pour le peuple; que, 
livrés à la merci de leurs créanciers qui pouvaient les vendre eux et leurs enfants, n’ayant ni feu ni lieu, ils se 
voyaient refuser les moyens de subsister, tandis qu’on se montrait infl exible sur l’abaissement des usures, 
etc... Pendant cinq siècles la politique du Sénat n’eut d’autre objet que d’éluder ces justes réclamations, et, 
malgré l’énergie des tribuns, malgré l’éloquence des Gracques, les violences de Marius et le triomphe de 
César, cette politique exécrable ne réussit que trop. Le Sénat temporisait toujours: les mesures proposées 
par les tribuns pouvaient être bonnes, mais elles étaient inopportunes; on reconnaissait qu’il y avait quelque 
chose à faire, mais il fallait auparavant que le peuple rentrât dans le devoir parce que le Sénat ne pouvait 
céder à la violence, et que force devait rester à la Loi. Si le peuple, amoureux des formes légales, se laissait 
prendre à ces belles paroles, le sénat faisait naître un incident; la réforme était ajournée et l’on n’en parlait 
plus. Au contraire, les instances des prolétaires devenaient-elles trop vives; on les menait à la guerre: les 
nations voisines devaient payer de leur liberté les tribulations de l’aristocratie romaine.

Mais les fatigues de la guerre n’étaient pour les plébéiens qu’une halte dans leur paupérisme toujours 
grandissant. Les terres confi squées sur les peuples vaincus étaient immédiatement réunies au domaine de 

- 17/ -

(*) Mot du droit romain. Domaine quiritaire: domaine accessible aux seuls citoyens romains (dominium ex jure Quiritium), 
par opposition au domaine accessible à tous (dominium ex jure gentium). (Note A.M., d’après le ‘‘Littré’’).

(**) Dieu romain garant des «bornes» délimitant les propriétés privées, et justicier des infractions à ces limites. Sans doute 
l’ancêtre de votre géomètre-expert et de votre juge de proximité, de nos jours. (Note A.M.).

(16) Des usages semblables ou analogues ont existé chez toutes les nations. Consulter, entre autres, Origines du droit 
français, par M. Michelet; Antiquités du droit allemand, par Grimm.

(***) Prêteurs, tout simplement. (Note A.M.).



l’État, à l’ager publicus, et comme telles exploitées au profi t du trésor, le plus souvent vendues à l’encan: on 
n’en cédait rien au prolétaire, à qui la victoire ne fournissait pas, comme aux patriciens et aux chevaliers, 
de quoi payer. Jamais la guerre n’enrichit le soldat; les grandes spoliations furent de tout temps commises 
par des généraux. Les fourgons d’Augereau et de vingt autres étaient célèbres dans nos armées; on ne 
citerait pas un grognard devenu riche. Rien de plus fréquent à Rome que les accusations de péculat, de 
concussion, de malversation, de brigandage exercé dans les provinces, à la tête des armées ou dans les 
autres magistratures publiques. Toutes ces accusations s’apaisaient par la brigue, la corruption des juges ou 
le désistement de l’accusateur; le coupable fi nissait par jouir en paix de ses rapines; son fi ls n’en était que 
plus honnête homme. Et de fait il ne se pouvait autrement. Où en serions-nous, si l’on exigeait aujourd’hui 
de chaque député, pair ou fonctionnaire public, les titres de sa fortune?

«Les patriciens s’attribuaient la jouissance exclusive de l’ager publicus, et, assez semblables aux sei-
gneurs féodaux, ils accordaient quelque portion de ces terres à leurs clients: concession toute précaire, 
révocable à la volonté du donateur. La plèbe, au contraire, n’avait droit qu’à la jouissance de quelques pâ-
turages laissés en commun.

État de chose profondément injuste, puisque l’impôt, ‘‘census’’ (**), pesait ainsi plus lourdement sur le 
pauvre que sur le riche. Le patricien, en eff et, s’aff ranchissait presque toujours de la dîme qu’il devait pour 
prix et pour aveu de la concession domaniale, et d’autre part, ne payait point l’impôt à raison de ses pos-
sessions, si, comme il y a tout lieu de le croire, on ne comptait pour l’impôt que la propriété quiritaire» (17). 

Pour l’intelligence exacte de ce qui précède, il faut savoir que les biens quiritaires, c’est-à-dire non dé-
pendants du domaine public, soit qu’ils provinssent du partage fait par Numa, soit qu’ils eussent été depuis 
vendus par les questeurs, étaient seuls considérés comme propriétés; ceux-là payaient l’impôt ou le cens. 
Au contraire, les biens que l’on tenait à titre de concessions du domaine public, de l’ager publicus, et pour 
lesquels on payait une légère redevance, étaient nommés possessions. De là chez les Romains un droit de 
propriété, et un droit de possession, régissant chaque espèce de biens. Or, que voulaient les prolétaires? 
qu’on étendît à eux le jus possessionis, le simple droit de possession, et cela, comme on voit, aux dépens 
non des propriétés privées, mais du domaine public, agri publici. Les prolétaires, en un mot, demandaient 
à être fermiers des terres qu’ils avaient conquises; l’avarice des patriciens ne le voulut jamais permettre. 
Achetant de ces terres le plus qu’ils pouvaient, ils trouvaient ensuite moyen d’obtenir le reste à titre de pos-
sessions; puis ils y mettaient leurs esclaves. Le peuple qui ne pouvait acheter, à cause de la concurrence 
des riches; ni amodier, parce que, cultivant de ses propres mains, il ne pouvait promettre une aussi forte 
redevance que les exploiteurs par esclaves, était toujours écarté de la possession et de la propriété.

Les guerres civiles apportèrent quelque allègement aux souff rances de la multitude. «Le peuple s’enrôla 
sous les drapeaux des ambitieux, pour obtenir par la force ce que les lois lui refusaient, la propriété: une 
colonie fut la récompense d’une légion victorieuse. Mais ce ne fut plus seulement ‘‘l’ager publicus’’, ce fut 
l’Italie tout entière qu’on mit a la merci des légions. ‘‘L’ager publicus’’ disparut « presque entièrement;... mais 
la cause du mal, la grande propriété, s’étendit plus que jamais» (17).

L’auteur que je cite ne dit pas comment ce fractionnement de territoire qui suivait les guerres civiles n’ar-
rêta pas l’envahissement de la grande propriété; il est facile de suppléer à son silence. Pour cultiver il ne suf-
fi t pas d’avoir des terres; il faut encore un matériel d’exploitation, des animaux, des instruments, des harnais, 
une maison, une avance, etc... Où les colons, congédiés par le dictateur qui les récompensait, puisaient-ils 
tout cela? Dans la bourse des usuriers, c’est-à-dire des patriciens, auxquels par le rapide accroissement 
des usures et par les saisies immobilières, toutes ces terres fi nissaient par revenir. Salluste, dans son récit 
de la conjuration de Catilina, nous instruit de ce fait. Les conjurés étaient tous d’anciens soldats de Sylla,qui 
pour récompense de leurs services avaient reçu de lui des terres dans la Gaule cisalpine, la Toscane, la 
Pouille, et les autres parties de la péninsule. Moins de vingt années s’étaient écoulées depuis que ces co-
lons, francs de dettes, avaient quitté le service et s’étaient mis à la culture; et déjà ils étaient criblés d’usures 
et ruinés pour la plupart. La misère causée par les vexations des créanciers fut l’âme de cette conspiration 
qui faillit embraser toute l’Italie, et à laquelle il ne manqua peut-être, pour réussir, qu’un chef plus digne et 
des moyens plus honnêtes. A Rome, la masse du peuple était favorable aux conjurés, (cuncta plebes Ca-
tilinœ incœpta probabat); les alliés étaient fatigués des rapines des patriciens; des députés des Allobroges 

- 18/ -

(*) Propriété ‘‘collective’’ de la plèbe romaine, alimentée par le produit des conquêtes guerrières gérées par les patriciens 
en vue de colonisation, et... de privatisations. (Note A.M.).

(**) Recensement en vue d’établir l’assiette fi scale des citoyens romains. (Note A.M.).

(17) Édouard LABOULAYE, Histoire de la propriété.



(les Savoyards) étaient venus à Rome pour solliciter auprès du Sénat au nom de leurs concitoyens obérés; 
bref, la clameur contre les grands propriétaires était universelle. «Nous attestons les hommes et les dieux,  
disaient les soldats de Catilina, parmi lesquels on ne comptait que des citoyens romains et pas un esclave,  
que nous n’avons pris les armes ni contre la patrie ni pour faire insulte à personne, mais pour défendre nos 
vies et nos libertés. Misérables, indigents, la plupart privés de patrie, tous d’honneur et de biens par la vio-
lence et la cruauté des usuriers, nous n’avons plus ni droits, ni patrimoine, ni liberté» (18).

La mauvaise réputation de Catilina et ses atroces projets, l’imprudence de ses complices, la trahison de 
plusieurs, les ruses de Cicéron, les emportements de Caton, et la terreur du Sénat, déjouèrent cette entre-
prise, qui, en fournissant un précédent aux expéditions contre les riches, aurait peut-être sauvé la république 
et assuré le repos du monde. Mais Rome ne pouvait échapper à ses destins; la fi n de ses expiations n’était 
pas venue. Il est inouï qu’une nation ait prévenu son châtiment par une conversion brusque et inopinée: or, 
les longues injustices de la ville éternelle appelaient autre chose que le massacre de quelques centainesde 
patriciens. Catilina venait interrompre la vengeance divine: voilà pourquoi sa conjuration ne réussit pas.

-----

L’envahissement de la petite propriété par la grande à l’aide des usures, des fermages et des bénéfi ces 
de toute espèce, était dans l’empire un fait général et vulgaire: les plus honnêtes citoyens plaçaient leur 
argent à gros intérêts (19); Caton, Cicéron, Brutus, tous ces stoïciens si recommandables par leur frugalité, 
viri frugi (**), Sénèque le parleur de vertu, levaient sous le nom d’usures d’énormes impôts dans les pro-
vinces: et c’est une chose remarquable que les derniers défenseurs de la république, ces superbes Pom-
péiens, étaient tous des aristocrates usuriers et des oppresseurs de la plèbe. Mais la bataille de Pharsale 
n’ayant tué que des hommes sans toucher aux institutions, l’invasion des grands domaines devint tous les 
jours plus active. Dès la naissance du christianisme on voit les Pères s’opposer de toutes leurs forces à ce 
débordement: leurs livres sont pleins d’imprécations ardentes contre ce crime d’usure dont les chrétiens ne 
se montrèrent pas toujours exempts. Saint Cyprien se plaint de certains évêques de son temps, qui, livrés à 
de honteuses spéculations d’agiotage, abandonnaient leurs églises, couraient les provinces, s’appropriaient 
les terres par l’artifi ce et la fraude, en prêtant de l’argent et cumulant intérêts sur intérêts (20). Comment, 
avec cette fureur d’accumulation , les possessions du territoire public, de même que les propriétés privées, 
ne se fussent-elles pas concentrées dans un petit nombre de mains? 

En droit, le domaine de l’État était imprescriptible, conséquemment la possession toujours révocable; 
mais l’édit du préteur la continuait indéfi niment, de sorte qu’à la longue les possessions des patriciens se 
transformèrent, tout en gardant leur nom, en véritables propriétés. Cette conversion, provoquée par l’avarice 
sénatoriale, s’accomplit grâce à la plus déplorable et à la plus imprévoyante politique. Si dès le temps de 

- 19/ -

(18) «Deos hominesque testamur, nos arma neque contra patriam cepisse neque quo periculum aliis faceremus, sed uti 
corpora nostra ab injuria tuta forent, qui miseri, egentes, violentia atque crudelitate fœneratorum, plerique patrioe, sed 
omnes fama atque fortunis expertes sumus; neque cuiquam nostrum licuit, more majorum, lege uti, neque, amisso patri-
monio, liberum corpus habere» (*). (SALLUSTIUS, de bello Catilinario).

(*) «Nous témoignons devant les dieux et les hommes que nous n’avons pas pris les armes contre notre patrie, ni pour 
mettre en danger les autres, mais pour que nos corps soient à l’abri de toute blessure, car nous sommes misérables, 
nécessiteux et sujets à la violence et à la cruauté des usuriers, la plupart d’entre nous, patriotes, mais tous dépourvus de 
renommée et de fortune; il n’était permis à aucun de nous, dans la coutume de nos ancêtres, d’utiliser la loi, ni, ayant perdu 
notre patrimoine, d’avoir un corps libre». (Note A.M.).

(19) Cinquante, soixante et quatre-vingts pour cent. (Cours de Blanqui).

(**) Hommes frugaux. (Note A.M.).

(20) «Episcopi plurimi, quos et horlamento esse oportet cœteris et exemplo, divinâ procuratione contemptâ, procuratores 
rerum sœcularium fi eri, derelicâ cathedrâ, plebe desertâ, per alienas provincias oberrantes, negotiationis quœstuosœ 
nundinas aucupari, esurientibus in ecclesiâ fratribus habere argentum largiter velle, fundos insidiosis fraudibus rapere, 
usuris multiplicantibus fœnus augere» (***). (Cਸਯ਱ਨਠਭ਴ਲ, de Lapsis). Dans ce passage, saint Cyprien fait allusion au prêt 
sur hypothèque et à l’intérêt composé.

(***) «Beaucoup d’évêques, qui devraient être un sujet de plainte pour les autres et un exemple, méprisent la providence 
divine et deviennent procureurs des aff aires séculières, abandonnant leurs sièges, désertant le peuple, errant dans les 
provinces étrangères, s’attaquant aux marchés lucratifs du commerce, voulant avoir de l’argent généreusement pour les 
frères qui ont faim dans l’Église, s’emparant des terres par des fraudes insidieuses et augmentant leurs richesses en mul-
tipliant l’usure». (Note A.M.).



Tibérius Gracchus, qui voulut limiter à cinq cents arpents pour chaque citoyen la possession de l’ager publi-
cus, on avait fi xé la quotité de cette possession à ce qu’une seule famille en pourrait cultiver, sous condition 
expresse de faire valoir par elle-même et sans faculté d’amodier, jamais le fl éau des grands domaines n’eût 
désolé l’empire, et la possession, loin d’aller grossir la propriété, l’eût elle-même absorbée. A quoi donc tint-il 
que l’égalité ne fût établie et consolidée dans les conditions et les fortunes? A une répartition plus équitable 
de l’ager publicus, à une distribution mieux entendue du droit de possession.

J’insiste sur ce point qui est de la plus haute importance, car il nous off re comme une perspective his-
torique de cette possession individuelle dont j’ai tant parlé dans mon premier mémoire, et que si peu de 
lecteurs semblent avoir comprise. La république romaine, par la faculté de disposer souverainement de son 
territoire et d’imposer des conditions aux possesseurs, fut plus près de la liberté et de l’égalité qu’aucune 
nation ne se soit encore trouvée. Supposons le Sénat intelligent et juste; supposons, lors de la retraite sur 
le Mont-Sacré, au lieu de la ridicule comédie de Ménénius Agrippa, une renonciation solennelle du droit 
d’acquérir de la part de tout citoyen parvenu à son contingent de possession: et la république, constituée 
sur l’égalité des possessions et sur l’obligation du travail, en parvenant à la richesse n’eût point dégénéré de 
ses mœurs; Fabricius eût joui des arts sans désirer de commander aux artistes; les conquêtes du peuple-roi 
eussent été une propagande de civilisation, tandis qu’elles furent une série d’assassinats et de brigandages.

Mais avec la faculté illimitée d’acquérir et d’aff ermer, la propriété s’enfl a chaque jour de possessions 
nouvelles: dès le temps de Néron, six individus étaient à eux seuls propriétaires de la moitié de l’Afrique ro-
maine. Au 5ème siècle les familles puissantes n’avaient pas moins de deux millions de revenu; quelques-unes 
possédaient jusqu’à vingt mille esclaves. Tous les auteurs qui ont écrit sur les causes de la chute de la répu-
blique romaine sont unanimes: M. Giraud d’Aix (21) rapporte les témoignages de Cicéron, de Sénèque, de 
Plutarque, d’Olympiodore et de Photius. Sous Vespasien et Titus, Pline le naturaliste s’écriait: «Les grandes 
propriétés ont perdu l’Italie, et les voilà qui perdent les provinces».

Mais, chose que l’on n’a jamais voulu comprendre, alors comme aujourd’hui l’extension de la propriété 
s’eff ectuait sous l’égide de la loi et en vertu de la constitution. Quand le Sénat faisait mettre à l’encan les 
terres conquises, c’était dans l’intérêt du trésor et par amour du bien public; quand les patriciens enlevaient 
aux enchères possessions et propriétés, ils remplissaient le vœu des sénatus-consultes; quand ils prêtaient 
à gros intérêts, ils usaient du bénéfi ce de la loi. La propriété, disait le préteur, est le droit de jouir jusqu’à 
l’abus, jus utendi et abutendi, c’est-à-dire le droit de prêter moyennant aubaine, d’aff ermer, d’acquérir, puis 
d’aff ermer et d’usurer encore. Mais la propriété est aussi le droit d’échanger, d’aliéner et de vendre: si donc 
la condition sociale est telle que le propriétaire ruiné par l’usure puisse être obligé de vendre sa possession, 
l’instrument de sa subsistance, il la vendra, et grâce à la loi la grande propriété, la propriété dévorante et 
anthropophage, se trouvera constituée (22).

La cause immédiate et secondaire de la décadence des Romains se trouve donc dans les discordes 
intestines des deux ordres de la république, patriciens et plébéiens, discordes qui engendrèrent les guerres 
civiles , les proscriptions, la perte de la liberté, et amenèrent l’empire; mais la cause première et médiate de 
cette même décadence est dans l’institution du domaine de propriété organisé par Numa.

Je termine par quelques considérations extraites d’un ouvrage que j’ai cité déjà plusieurs fois , et que 
l’Académie des sciences morales et politiques a récemment couronné.

«La concentration de la propriété, dit M. Laboulaye , en amenant une extrême indigence, avait forcé les 
empereurs de nourrir la plèbe et de l’amuser pour l’étourdir sur sa misère. Panem et circenses, c’était à 
Rome la loi des pauvres, mal rongeur et nécessaire peut-être de toute grande aristocratie territoriale.

Pour nourrir ces bouches aff amées, on tirait de l’Afrique et des provinces une multitude de grains qu’on  
distribuait gratuitement à la foule nécessiteuse. Dès le temps de César on nourrissait ainsi trois cent vingt 

- 20/ -

(21) Recherches sur la propriété chez les Romains.

(22) «L’acquisition de sa nature est rapide dans le sommeil de la loi. Il ne lui faut qu’un mot pour tout envahir. Témoin la 
fameuse équivoque de la peau de bœuf qui, partagée en lanières, suffi  t à occuper tout l’emplacement de Carthage.... La 
légende se reproduit plusieurs lois depuis Didon jusqu’à Mellusine.... Tel est l’amour de l’homme pour la terre: limitée par 
les tombeaux, mesurée par les membres humains, par le pouce, par le pied, par la coudée; elle s’harmonise, autant qu’elle 
en est susceptible, aux proportions mêmes de l’homme. Il n’est pas rassuré encore: il prend le ciel à témoin qu’elle est bien 
à lui; il essaie d’orienter sa terre, de lui appliquer la forme du ciel.... Il qualifi e la propriété, dans son ivresse titanique, des 
noms mêmes du Dieu très-grand et très-bon, fundus optimus maximus.... Il y fera sa couche, et ils ne seront plus séparés; 
...». (Mඑඋඐඍඔඍග, Origines du droit français).



mille personnes. Auguste avait vu qu’une pareille mesure menait droit à la destruction du labourage; mais 
abolir ces distributions, c’était laisser une arme à la portée du premier ambitieux; l’empereur recula devant 
cette pensée.

Le grain sans valeur, il n’y avait pas d’agriculture possible; la culture tourna au pâturage, autre source de 
dépopulation, même pour la race servile.

Enfi n le luxe, se raffi  nant de jour en jour, couvrit le sol de l’Italie de somptueuses villas, qui prirent la place 
de cantons entiers. Des jardins et des bois remplacèrent les guérets, la population libre se réfugia dans les 
villes; la culture disparut presque entièrement, et avec la culture le laboureur. Ce fut l’Afrique qui donna le 
blé, ce  fut la Grèce qui donna le vin. Tibère se plaignait amèrement de ce mal, qui mettait la vie du peuple 
romain à la discrétion des fl ots et des vents. C’était là son souci: un jour de retard , et il y avait à Rome trois 
cent mille hommes sans pain: c’était une révolution.

Ce dépérissement de l’Italie et des provinces ne s’arrêta pas. Dès le règne de Néron, des villes aussi 
célèbres qu’Antium et Tarente, commencèrent à se dépeupler. Sous le règne de Pertinax, il y avait tant de 
terres désertes, que l’empereur abandonnait la propriété de ces fonds, fussent-ils même au fi sc, à qui voulait 
les cultiver, donnant en outre aux laboureurs une immunité de dix années. On força les sénateurs d’avoir en 
Italie un tiers de leur  fortune en immeubles; mais cette mesure ne fi t qu’accroître le mal qu’on voulait guérir. 
Forcer les riches a posséder en Italie, c’était augmenter encore ces grands domaines qui avaient ruiné le 
pays. Que dirai-je enfi n? Aurélien voulut envoyer des captifs dans les terres désertes de l’Étrurie. Valentinien 
en fut réduit a établir les Alamanni sur les rives fertiles du Pô».

Si le lecteur, en parcourant cet écrit, se plaignait de n’y rencontrer que des citations d’ouvrages, des 
extraits des journaux et des cours publics, des gloses sur les lois et des paraphrases, je lui rappellerais 
que ce mémoire a précisément pour objet d’établir la conformité de mon opinion sur la propriété avec celle 
universellement admise; que bien loin de viser au paradoxe, ma plus grande étude a toujours été de suivre 
l’avis de tout le monde; enfi n que mon unique prétention en tout ceci est de formuler nettement la croyance 
générale. Je ne puis trop le redire, et je l’avoue avec orgueil, je n’enseigne absolument rien de neuf, et je 
regarderais comme radicalement erronée la doctrine que je professe, s’il s’élevait contre elle un seul témoi-
gnage.

-----

Suivons maintenant les révolutions de la propriété chez les Barbares.

Tandis que les tribus germaines avaient habité leurs forêts, il ne leur était pas venu dans l’esprit de diviser 
et d’approprier le sol; la terre était commune à tous; chacun pouvait à son tour labourer, semer, moissonner. 
Mais l’Empire une fois envahi, on songea à s’en partager les terres, comme on se partageait un butin après 
la victoire. «De là, dit M. Laboulaye, ces noms de ‘‘sortes Burgundiorum, Gothorum, ’ (**)’; 
de là le nom germanique ‘‘allod’’, alleu, ‘‘loos’’, lot, qui se reproduit dans toutes les langues modernes pour 
désigner ce que donne le sort».

La propriété allodiale, au moins pour la masse des copartageants, commença donc par l’égalité des lots, 
car on ne met au sort que des quantités égales ou du moins équivalentes. Cette propriété, comme celle 
des Romains, fut tout à fait individuelle, indépendante, privative, susceptible d’aliénation, et par conséquent 
d’accumulation et d’envahissement. Mais, au lieu que chez les Romains c’était la grande propriété qui par 
l’aubaine et l’usure subalternisait et s’assimilait la petite, chez les Barbares, plus amoureux de combats que 
de richesses, plus jaloux de disposer des personnes que de s’approprier les choses, ce fut le guerrier qui 
par la supériorité des armes asservit le guerrier. Le Romain voulait le bien, le Barbare voulait l’homme. De 
là vient que dans les temps féodaux les redevances étaient presque nulles: c’était un lièvre, une perdrix, un 
pâté, quelques pintes de vin apportés par une jeune fi lle, un mai (*) planté à la porte du seigneur suzerain. En 
revanche, le vassal ou bénéfi cier devait suivre le seigneur à la guerre (ce qui arrivait presque tous les jours), 
s’équiper et se nourrir à ses frais. «Cet esprit de bande germaine, esprit de compagnonnage et d’associa-
tion, domina le territoire comme il avait dominé les individus. Il fallut que les terres, comme les hommes, 
s’enchaînassent à un chef, a un seigneur, par un lien mutuel de protection et de fi délité. Cet assujettisse-
ment fut le travail de l’époque germaine et de l’enfantement des fi efs. De gré ou de force, tout propriétaire 
qui ne put être chef dut être vassal». (Laboulaye, Histoire de la propriété).

De gré ou de force, tout industriel qui ne peut être maître doit être compagnon; tout propriétaire qui n’est 

- 21/ -

(*) En vieux français, c’est une «branche verte», autrement dit un  rameau vif symbole de vie. (Note A.M.).

(**) Une tentative de traduction en ligne donne: ‘‘Les complots des vandales’’. (Note A.M.).



point envahisseur sera envahi; tout producteur, qui par l’exploitation des autres hommes ne peut fournir le 
produit au-dessous de sa valeur naturelle, perdra son travail. Les corporations et maîtrises tant détestées, 
mais que nous verrons se reproduire si l’on n’y prend garde, sont l’eff et nécessaire du principe de concur-
rence inhérent à la propriété; elles furent organisées jadis sur le modèle de la hiérarchie féodale, qui sortit 
elle-même de la subordination des hommes et des propriétés.

Les temps qui préparèrent l’avènement de la féodalité et la résurrection des grands propriétaires furent 
des temps de carnage et de la plus aff reuse anarchie: jamais à aucune époque tant de meurtres et de vio-
lences n’avaient désolé l’espèce humaine. Le 10ème siècle, entre autres, si ma mémoire ne me trompe, fut 
surnommé siècle de fer. Toujours menacé dans sa propriété, dans sa vie, dans l’honneur de sa femme et de 
ses fi lles, le petit propriétaire s’empressait de faire hommage au seigneur ou don à l’église de son alleu, afi n 
d’en recevoir protection et sécurité.

«Les faits et les lois, tout nous atteste que du 6ème au 10ème siècle, les petits propriétaires d’alleux furent 
peu à peu dépouillés ou réduits à la condition soit de vassaux , soit de tributaires, par les envahissements 
des grands propriétaires et des comtes. Les ‘‘Capitulaires’’ (*) abondent en dispositions répressives; mais 
ces menaces sans cesse renouvelées, n’attestent que la persévérance du mal, et l’impuissance du gou-
vernement. L’oppression du reste ne varie guère dans ses moyens, et l’on croit entendre dans la plainte 
des propriétaires francs, les gémissements de la plèbe au temps des Gracques. Ils disent que toutes les 
fois qu’ils refusent de donner leur héritage à l’évêque, à l’abbé, au comte, au juge ou au centenier, ceux-ci 
cherchent aussitôt une occasion de perdre le pauvre. Ils le font aller à l’armée jusqu’à ce que, ruiné complè-
tement, il soit amené de gré ou de force à livrer son alleu». (Laboulaye, Histoire de la propriété)

Combien la grande propriété et la haute industrie n’ont-elles pas ruiné de petits propriétaires et d’indus-
triels du second degré, par des chicanes, des procès, des concurrences? Ruse, violence ou usure, telle est 
la catégorie des moyens employés par le propriétaire pour dépouiller le travailleur.

Ainsi l’on voit à toutes les époques la propriété, sous quelque forme qu’elle se manifeste, osciller par 
l’énergie de son principe entre deux termes opposés, l’extrême division et l’extrême agglomération.

La propriété à son premier terme est presque nulle; réduite à une exploitation personnelle, elle n’est 
propriété que puissanciellement. A son second terme elle existe dans toute sa plénitude, elle est vraiment 
propriété.

Dans la période de division des propriétés, la société se régénère, profi te, grandit, et s’élève bientôt au 
faîte de la puissance: ainsi les Juifs sortis de Babylone avec Esdras et Néhémias devinrent en peu de temps 
plus puissants et plus riches qu’ils n’avaient été sous leurs rois; Sparte vécut heureuse et forte dans les deux 
ou trois siècles qui suivirent la mort de Lycurgue; les plus beaux temps d’Athènes furent ceux de la guerre 
médique; Rome, dès l’origine divisée en deux castes, les exploiteurs et les exploités, ne connut jamais de 
repos.

Dans la période de concentration des propriétés, la société abusant d’elle-même, polluée, si j’ose ainsi 
dire, se corrompt, s’exténue, comment exprimer cette épouvantable idée?... s’abîme dans une longue et 
funeste jouissance.

La féodalité constituée, il était nécessaire que la société pérît du même mal qui l’avait tuée sous les Cé-
sars, je veux dire de la grande propriété. Mais l’humanité, créée pour une fi n immortelle, n’est jamais frap-
pée à mort: les révolutions qui la tourmentent sont des crises épuratrices, toujours suivies d’une santé plus 
vigoureuse. Au 5ème siècle, l’invasion des Barbares avait replacé le monde dans une sorte d’égalité native; 
au 12ème siècle, ce fut un esprit nouveau qui, pénétrant la société tout entière, donna des droits à l’esclave, 
et ramena, avec la justice, la vie au cœur des nations. On a dit et répété jusqu’à satiété que le christianisme 
avait régénéré le monde; cela est vrai, mais il me semble qu’on s’est trompé sur la date. Le christianisme fut 
sans infl uence sur la société romaine: quand les Barbares arrivèrent, cette société avait disparu. Car telle 
est la malédiction de Dieu sur la propriété: tout organisme politique établi sur l’exploitation de l’homme péri-
ra; le travail de l’esclave est mortel à la race des tyrans. Les familles patriciennes s’étaient éteintes comme 
dans leur temps les familles féodales s’éteignirent, comme toute aristocratie doit s’éteindre.

Ce ne fut qu’au moyen âge, quand un mouvement réactionnaire commença de miner sourdement la 

- 22/ -
(*) Règlements développés par les rois mérovingiens et carolingiens.



grande propriété, que l’infl uence chrétienne déploya toute son énergie. La dislocation de la féodalité, la 
conversion du serf en roturier, l’aff ranchissement des communes et l’avènement du tiers-État à la puissance 
politique, sont des faits exclusivement chrétiens; je dis chrétiens et non pas ecclésiastiques, car les abbés 
et les évêques furent eux-mêmes grands propriétaires, et comme tels fi rent souvent la chasse aux vilains. 
Sans le christianisme du moyen âge la civilisation moderne demeure sans raison d’existence et sans pos-
sibilité: la vérité de cette assertion résulte des faits mêmes allégués par M. Laboulaye, bien que cet auteur 
incline davantage vers l’opinion opposée (23).

- 1°- De l’esclavage chez les Romains. «L’esclave romain n’était aux yeux de la loi qu’une chose; rien de 
plus que le bœuf ou le cheval. Il n’avait ni propriété, ni famille, ni personnalité; il était sans défense contre 
la cruauté, la folie ou la cupidité de son maître. ‘‘Vends tes bœufs hors d’usage, dit Caton, vends tes veaux, 
tes agneaux, ta laine, tes cuirs, tes vieilles charrues, tes vieilles ferrures, ton vieil esclave ou ton esclave ma-
lade, et tout ce qui ne te sert pas’’. Quand on ne pouvait vendre l’esclave usé par la maladie ou la vieillesse, 
on l’envoyait mourir de faim. Claude fut le premier qui défendit cette infâme exposition».

Renvoie ton vieil ouvrier, dit le propriétaire économiste; chasse ce domestique invalide, cette servante 
édentée et fl étrie. Loin de toi la beauté hors de service; à l’hôpital les bouches inutiles!

«La condition de ces misérables ne s’adoucit guère sous les empereurs, et tout ce qu’inventa de plus 
favorable la bonté d’Antonin, ce fut de défendre des sévices intolérables, comme un abus de la propriété: 
‘‘Expedit enim reipublicœ ne quis re suâ male utatur’’ (*), dit Gaïus.

Dès que l’Église fut organisée en concile, elle lança l’anathème contre les maîtres qui avaient exercé sur 
leurs esclaves ce terrible droit de vie et de mort; grâce au droit d’asile et à leur misère, les esclaves n’étaient-
ils pas les plus chers protégés de la religion? Constantin, qui réalisa dans la législation les grandes idées 
du christianisme, le premier estima d’un même prix la vie de l’esclave et celle de l’homme libre, et déclara 
coupable d’homicide le maître qui, volontairement, avait donné la mort à son esclave. Entre cette loi et celle 
d’Antonin, il y a toute une révolution dans les idées morales; l’esclave était une chose, la religion en a fait 
un homme».

Remarquons ces dernières paroles: Entre la loi de l’Évangile et celle d’Antonin, il y a toute une révolution 
dans les idées morales; l’esclave était une chose, la religion en a fait un homme. La révolution morale qui 
devait transformer le serf en citoyen était donc opérée par le christianisme avant que les Barbares eussent 
mis le pied sur les terres de l’Empire; nous n’avons plus qu’à suivre le progrès de cette révolution morale 
dans personnel de la société. «Mais, dit avec raison M. Laboulaye, on ne change pas instantanément la 
condition des hommes, non plus que celle des choses; de l’esclavage à la liberté il y avait un abîme qu’un 
seul jour ne pouvait combler; ce fut le servage qui fi t la transition».

Or, qu’était le servage? en quoi diff érait-il de l’esclavage romain, et d’où lui venait cette diff érence? C’est 
ce que le même écrivain va nous apprendre.

- 2°-  Du servage. «Je vois dans le manoir seigneurial, des esclaves chargés de fonctions domestiques. 
Les uns sont employés au service personnel du maître, les autres chargés des soins de la maison. Les 
femmes fi lent la laine, les hommes font moudre le grain, préparent le pain, ou exercent, au profi t du sei-
gneur, le peu qu’ils savent d’arts industriels. - Le maître les châtie à son caprice, les tue impunément et les 
vend eux et leur pécule comme un bétail. L’esclave n’a point de personnalité, partant point de ‘‘wergheld’’ 
(24) qui lui soit propre; c’est une chose. Le ‘‘wergheld’’ appartient au maître comme indemnité de la propriété. 
Qu’on tue l’esclave ou qu’on le vole, l’indemnité ne change point, car le préjudice est le même; mais l’in-
demnité augmente ou diminue selon la valeur du serf. En tous ces points l’esclavage germanique rappelle 
la servitude romaine».

- 23/ -

(23) M. Guizot refuse au christianisme la gloire d’avoir seul aboli l’esclavage. «Il a fallu, dit-il, une multitude de causes, un 
grand développement d’autres idées, d’autres principes de civilisation». Une assertion aussi générale n’est susceptible 
d’aucune réfutation. Il aurait fallu indiquer quelques-unes de ces idées et de ces causes, afi n qu’on pût juger si la source 
n’en était pas toute chrétienne, on si du moins l’esprit chrétien , en les traversant, ne les avait pas fécondées. La plupart 
des chartes d’aff ranchissement commencent par ces mots: Pour l’amour de Dieu et pour le salut de mon âme. Or, on n’a 
commencé d’aimer Dieu et de s’occuper du salut, que depuis la propagation de l’Évangile.

(*) «Car il est dans l’intérêt de la République que personne n’abuse de ses biens». (Note A.M.).

(24) Argent de guerre. C’était l’amende qu’on payait pour le meurtre d’un homme. Tant pour un comte, tant pour un baron, 
tant pour un homme libre, tant pour un abbé: pour un esclave rien. On en remboursait la valeur au propriétaire.



Cette identité est précieuse à constater. L’esclavage, dans la villa romaine comme dans la métairie bar-
bare, est toujours semblable à lui-même: l’homme, de même que le bœuf et l’âne, fait partie du capital do-
mestique; c’est une tête mise à prix, une âme sans conscience, un meuble sans personnalité, impeccable, 
irresponsable, pour qui le droit et le devoir n’existent pas.

Comment cette condition s’améliora-t-elle?

«De bonne heure... (Quand?) on commence de considérer le serf comme un homme, et, à ce titre, la loi 
des Visigoths, sous l’infl uence des idées chrétiennes, défend de le mutiler ou de le tuer, à peine d’amende 
ou d’exil».

Toujours le christianisme, toujours la religion quand on voudrait ne parler que des lois. La philanthropie 
wisigothe commença-t-elle à paraître avant ou après la prédication de l’Évangile? voila ce qu’il faudrait 
éclaircir.

«Dès la conquête, on voit des serfs répandus sur les grandes propriétés barbares, chacun ayant sa case, 
son lot de terre et son pécule, à charge de redevances et de corvées. Rarement on les détache du sol quand 
on vend la terre, ils passent avec leur pécule en la propriété du nouvel acquéreur. La loi favorisait cette im-
mobilisation du serf, en défendant qu’on pût le vendre hors du pays».

Qui avait inspiré cette loi, négative non-seulement de l’esclavage, mais même de la propriété? Car si 
le maître ne peut chasser de son domaine l’esclave qu’il y a une fois implanté, il s’ensuit que l’esclave est 
aussi propriétaire que le maître.

«Les Barbares, dit encore M. Laboulaye, furent les premiers qui reconnurent à l’esclave le droit de famille 
et de propriété, deux capacités devant lesquelles l’esclavage ne peut subsister».

Mais cette reconnaissance fut-elle le résultat nécessaire du mode de servitude en usage parmi les na-
tions germaniques antérieurement à leur conversion au christianisme, ou l’eff et immédiat de cet esprit de 
justice inoculé avec la religion, et par lequel le seigneur dut respecter dans le serf une âme égale à la sienne, 
un frère en Jésus-Christ, purifi é dans le même baptême, et racheté par le sacrifi ce du même fi ls de Dieu 
fait homme? Car il ne faut pas s’y tromper, si les mœurs barbares, si l’ignorance et les distractions des sei-
gneurs, toujours occupés de guerres et de combats, et très-peu d’exploitation agricole, donnèrent une prise 
immense à l’émancipation des serfs, le principe même de cette émancipation fut essentiellement chrétien. 
Supposez, en eff et, les Barbares restant païens dans un monde païen: comme ils ne changèrent rien à 
l’Évangile, ils n’eussent rien changé aux coutumes polythéistes; l’esclavage serait demeuré ce qu’il était; on 
aurait continué d’assassiner les esclaves amoureux de liberté, de famille, de propriété; des nations entières 
eussent été réduites à l’état d’ilotes; rien n’aurait changé sur la scène du monde, excepté les acteurs. Les 
Barbares étaient moins égoïstes, moins absolus, moins voluptueux et moins cruels que les Romains; telle 
était la nature sur laquelle, après la chute de l’empire et le renouvellement de la société, le christianisme de-
vait agir: mais cette nature, fondée connue autrefois sur l’esclavage et la guerre, n’eût jamais par sa propre 
énergie produit autre chose que la guerre et l’esclavage.

«Les serfs obtinrent peu à peu de n’être punis que suivant la coutume de la terre, devant la justice sei-
gneuriale...».

Quand? comment? en vertu de quel titre fut obtenu ce privilège?

«Peu à peu les corvées se régularisèrent».

De qui vinrent les règles? qui eut autorité de les introduire?

«Le maître prit une part du labeur du serf, trois jours par exemple, et lui laissa le reste. Quant au di-
manche,  il appartenait à Dieu».

Et qui avait institué le dimanche, si ce n’est la religion? D’où je conclus que la même puissance qui s’ar-
rogeait la mission d’imposer une trêve aux combats et un relâche aux corvées, fut aussi celle qui régularisa 
les juridictions, et créa une espèce de droit de l’esclave.

Mais, ce droit lui-même, sur quoi portait-il? quel en était le principe? quelle fut à cet égard la philosophie 

- 24/ -



des conciles et des papes? La réponse à toutes ces questions, venant de moi seul, serait suspecte; l’autorité 
de M. Laboulaye donnera plus de créance à mes paroles. Celte philosophie sainte, à laquelle les serfs furent 
redevables de tout; cette invocation de l’Évangile, fut un anathème à la propriété.

Les petits propriétaires d’alleux, c’est-à-dire les hommes libres de condition moyenne, étaient tombés par 
la tyrannie des comtes dans une condition pire que celle des colons et des serfs. «Ceux-ci avaient de moins 
que l’homme libre les charges de la guerre, et quant aux garanties légales, le plaid de la cour seigneuriale, 
où le colon était jugé par ses pairs, ne devait point faire regretter l’assemblée cantonale. Il valait mieux avoir 
le comte pour seigneur que pour juge».

De même il vaut mieux aujourd’hui avoir un gros capitaliste pour commanditaire que pour concurrent. 
L’honnête fermier, l’ouvrier à qui chaque semaine apporte un modeste mais fi dèle salaire, est plus heureux 
que le petit cultivateur franc, que le pauvre industriel patenté.

Tout était donc seigneur ou serf, oppresseur ou opprimé. «Alors se formèrent à l’ombre des couvents ou 
de la tourelle seigneuriale des sociétés nouvelles, qui se multipliaient silencieusement sur le sol fécondé de 
leurs mains, et qui tiraient leur force de l’anéantissement même des classes libres, qu’elles recrutaient à leur 
profi t. - Comme colons, ces hommes acquirent de génération en génération des droits sacrés sur le sol qu’ils 
cultivaient au profi t de maîtres pillards et indolents. A mesure que s’apaisa la tourmente sociale, il fallut res-
pecter l’union et l’héritage de ces vilains, qui par leurs sueurs avaient vraiment prescrit le sol à leur profi t».

Je demande comment la prescription a pu se former la où il existait titre et possession contraires? M. 
Laboulaye est jurisconsulte: où donc a-t-il vu que le travail de l’esclave et l’exploitation du fermier prescrivent 
le sol à leur bénéfi ce, au détriment d’un maître reconnu et faisant tous les jours acte de propriété? Ne dé-
guisons pas les choses: à mesure que les colons et les serfs s’enrichirent, ils voulurent être francs et libres; 
ils commencèrent à s’associer, à déployer leurs bannières municipales, à élever un beff roi, à fortifi er leurs 
villes et à refuser le payement des droits seigneuriaux: en tout cela ils eurent parfaitement raison, car en fait 
leur condition était intolérable; mais en droit, je veux dire en droit romain ou napoléonien, leur dénégation de 
tribut et d’obédience était illégitime.

Or, cette usurpation insensible de la propriété par la roture fut inspirée par la religion.

Le seigneur avait attaché le serf a la glèbe, la religion accorda au serf des droits sur cette glèbe; le sei-
gneur imposait au serf des corvées, la religion en fi xa le nombre; le seigneur pouvait impunément tuer le 
serf, lui ôter sa femme, violer sa fi lle, piller sa maison, lui ravir son pécule; la religion mit un frein a ces débor-
dements, elle excommunia le seigneur. La religion fut la véritable cause de la ruine de la propriété féodale: 
pourquoi n’oserait-elle aujourd’hui condamner hautement la propriété capitaliste? Depuis le moyen âge rien 
dans l’économie sociale n’a changé que les formes; les rapports sont toujours les mêmes.

L’émancipation des serfs n’avait fait que transposer les propriétés, ou, pour mieux dire, que créer de 
nouveaux propriétaires; tôt ou tard l’extension du privilège, loin de guérir le mal, devait tourner à la perte des 
roturiers. Toutefois, la nouvelle organisation ne fi nit pas partout de même. En Lombardie, par exemple, où 
le peuple rapidement enrichi par le commerce et l’industrie conquit de bonne heure le pouvoir à l’exclusion 
même des nobles, on vit d’abord la noblesse tomber dans l’indigence et la déconsidération, et forcée, pour 
vivre et relever son crédit, de se faire admettre dans les corps de métiers; puis, la subalternisation ordinaire 
des propriétés amenant l’inégalité des fortunes, l’opulence et la misère, les jalousies et les haines, on vit les 
cités passer rapidement de la démocratie la plus turbulente sous le joug de quelques ambitieux. Tel fut le 
sort de la plupart des villes lombardes, Gênes, Florence, Bologne, Milan, Pise, etc..., qui depuis changèrent 
fréquemment de maîtres, mais ne se levèrent plus pour la liberté. C’est que le peuple peut bien échapper à 
la tyrannie des despotes, mais qu’il ne saurait se soustraire aux eff ets de son propre despotisme; de même 
qu’on évite le fer d’un assassin, tandis qu’on succombe à une maladie constitutionnelle. Dès qu’une nation 
devient propriétaire, il faut ou qu’elle périsse, ou qu’une invasion étrangère lui fasse recommencer le cercle 
de ses évolutions (25).

- 25/ -

(25) L’esprit de despotisme et de monopole qui animait les communes n’a pas échappé aux historiens. «Ce n’était point, dit 
Meyer, la véritable liberté qui formait les associations de bourgeois, mais le désir de s’exempter des charges seigneuriales, 
mais l’intérêt particulier et la jalousie du bonheur des autres... Chaque commune ou corporation s’opposait à la création 
d’une autre, et cet esprit gagna au point que le roi d’Angleterre, Henri-5, ayant créé, en 1432, une université à Caen, la 
ville et l’université de Paris s’opposèrent à l’enregistrement de l’édit.
«Les communes organisées, les rois les traitèrent comme grands vassaux. Or, de même que l’arrière-vassal n’avait de 
communication avec le roi que par l’intermédiaire du vassal immédiat, de même aussi les bourgeois ne pouvaient faire 
parvenir de plaintes que par l’intermédiaire de la commune,  .../...



En France, la révolution fut beaucoup moins hâtive: les communes, en se réfugiant sous la protection 
des rois, avaient rencontré en eux des maîtres beaucoup plus que des défenseurs; depuis longtemps leur 
liberté avait péri, ou, pour mieux, dire, leur émancipation était suspendue, quand la féodalité reçut le coup 
de grâce de la main de Richelieu. Alors la liberté fi t une halte; le principe des feudataires régna seul et sans 
partage; nobles, clergé, roturiers, parlements, tout en un mot, sauf quelques semblants de privilèges, fut 
dans la main du roi, qui, semblable à ses prédécesseurs de la première race, mangeait régulièrement et 
presque toujours d’avance les revenus de son domaine; et ce domaine était la France. Enfi n 89 arriva; la 
liberté se remit en marche: un siècle et demi avait été nécessaire pour user la dernière forme de la propriété 
féodale, la monarchie.

-----

La révolution française peut être défi nie la substitution du droit réel au droit personnel, c’est-à-dire, que 
comme aux temps de la féodalité la propriété ne valait que par la qualité du propriétaire, l’homme commença 
d’être estimé en raison de sa propriété. Or, nous avons vu partout ce qui précède que cette reconnaissance 
du droit des travailleurs avait été l’objet constant des serfs et des communes, le moteur secret de leurs ef-
forts. Le mouvement de 89 ne fut que la dernière période de cette longue insurrection. Mais, chose que l’on 
n’a pas, ce me semble, assez remarquée, la révolution de 1789, provoquée ailleurs par les mêmes causes, 
animée du même esprit, triomphant par les mêmes luttes, était depuis quatre siècles consommée en Italie. 
Ce fut l’Italie qui donna la première le signal de la guerre à la féodalité; la France a suivi; l’Espagne et l’An-
gleterre commencent à s’ébranler, le reste sommeille encore. Si un grand exemple était donné au monde, 
les jours d’épreuve seraient abrégés pour plusieurs.

Voici le sommaire des révolutions de la propriété, depuis l’empire romain jusqu’à nous:

1- 5ème siècle - Invasions des Barbares: division des terres de l’empire en lots indépendants ou propriétés 
allodiales.

2- Du 5ème au 8ème siècle - Concentration progressive des alleux, ou changement des petits alleux en 
bénéfi ces, précaires , tenures, etc... Grande propriété, petite possession. Charlemagne (771-814) ordonne 
que tous les alleux relèvent du roi de France.

3- Du 8ème au 10ème siècle - Le lien du bénéfi ce se rompt entre la couronne et les grands bénéfi ciers, qui 
deviennent allodiaux , c’est-à-dire indépendants, pendant que les petits bénéfi ces cessent de reconnaître le 
roi pour s’attacher au suzerain le plus proche. - Régime féodal.

4- 12ème siècle - Mouvement des serfs vers la liberté: aff ranchissement des communes.

5- 13ème siècle - Fin du droit personnel et du régime féodal en Italie. - Républiques italiennes.
    17ème siècle - Fin de la féodalité en France sous le ministère de Richelieu. - Despotisme.

6- 1789 -  Abolition de tous les privilèges de naissance, de castes, de provinces et de corporations; éga-
lité des personnes et des droits. - Démocratie française.

7- 1830 - Le principe de concentration inhérent à la propriété individuelle est remarqué. - Développement 
des idées d’association.

Plus on réfl échit sur cette suite de transformations et de vicissitudes, plus on découvre qu’elles furent 
nécessaires dans leur principe, dans leurs phases, et dans leur conclusion.

Il était nécessaire que des conquérants sans expérience et passionnés pour la liberté partageassent 
l’empire romain en une multitude de propriétés aussi franches et indépendantes qu’ils l’étaient eux-mêmes.

Il était nécessaire que ces hommes, amoureux de la guerre encore plus que de la liberté, se soumissent 
les uns les autres, et comme l’alleu représentait l’homme, que la propriété envahît la propriété.

- 26/ -

Les mêmes causes amenèrent les mêmes eff ets; chaque commune devint un petit état séparé, gouverné par un petit 
nombre de bourgeois qui cherchaient à étendre leur autorité sur les autres, lesquels, à leur tour, se dédommageaient sur 
les malheureux habitants qui n’avaient pas le droit de bourgeoisie; la féodalité dans les pays non aff ranchis, et l’oligarchie 
dans les communes, faisaient des ravages à peu près pareils. Il y eut des sous-associations, des confréries, des corps 
de métiers dans les communes, des collèges dans les universités; l’oppression était si grande qu’il n’était pas rare de voir 
les habitants d’une commune demander la suppression de la commune...». (Meyer, Institutions judiciaires de l’Europe).



II était nécessaire que, sous la domination d’une noblesse toujours guerroyante ou oisive, il se formât sur 
le sol une masse de travailleurs qui, par la puissance de la production, par la division et la circulation des 
richesses, s’empareraient peu à peu du commerce, de l’industrie, et d’une partie du territoire, et, devenus 
riches, voudraient encore le pouvoir et l’autorité.

Il était nécessaire enfi n, que la liberté et l’égalité des droits étant acquises, et la propriété individuelle 
subsistant toujours avec son cortège de rapines, de misères, d’inégalités sociales et d’oppressions, on re-
cherchât la cause de ce mal, et qu’on arrivât à l’idée d’une association universelle où, sous la condition du 
travail, tous les intérêts seraient garantis et consolidés.

«L’excès du mal, dit un savant jurisconsulte, amène partout le remède; et celui qui introduit une nou-
veauté dans l’état afi n d’agrandir sa puissance, fi nit par succomber aux eff ets de son propre ouvrage. Les 
Germains, pour assurer leur indépendance, se choisirent des chefs, et bientôt ils se virent opprimés par 
leurs rois et leurs comtes; les monarques s’entourèrent d’antrustions pour étendre leur pouvoir sur les 
hommes libres, et ils se trouvèrent dans la dépendance de vassaux orgueilleux; les missi-dominici furent 
envoyés dans les provinces pour maintenir la puissance des empereurs et protéger le peuple contre les 
vexations des comtes, et non-seulement ils usurpèrent de plus grandes portions du pouvoir impérial, mais 
ils pressurèrent bien davantage les habitants; les hommes libres se rendirent vassaux pour se dispenser du 
service à l’armée nationale et aux plaids, et ils furent enveloppés dans toutes les disputes personnelles de 
leurs seigneurs, et tenus de siéger à leurs cours... Les rois protégèrent les institutions des villes et des com-
munes dans l’espoir de s’aff ranchir du joug des grands vassaux et de se rendre plus absolus, et ce furent 
les communes qui, dans plusieurs pays de l’Europe, ont fait admettre un pouvoir constitutionnel, qui tiennent 
la balance au pouvoir royal, et qui partout font naître le besoin d’une réforme politique» (Meyer, Institutions 
judiciaires de l’Europe).

Je me résume:

Qu’était-ce que la féodalité? une confédération de grands seigneurs contre les vilains et contre le roi (26). 
Qu’est-ce que le gouvernement constitutionnel? une confédération de bourgeois contre les travailleurs et 
contre le roi (27).

Comment a fi ni la féodalité? par l’union des communes et de l’autorité royale. - Comment fi nira l’aristo-
cratie bourgeoise? par l’union du prolétariat et de la puissance souveraine.

Quel fut le résultat immédiat de la lutte des communes et du roi contre les seigneurs? l’unité monarchique 
de Louis-14. - Quel sera le résultat de la lutte combinée du prolétariat et de la puissance souveraine contre 
la haute bourgeoisie? l’unité absolue de la nation et du gouvernement.

Reste à savoir si la nation, une et souveraine, sera représentée dans sa puissance exécutive et centrale 
par un, par cinq, par cent, ou par mille; c’est-à-dire, reste à savoir si la royauté des barricades prétend se 
maintenir par le peuple ou sans le peuple, si Louis-Philippe veut pour lui-même et pour sa dynastie du plus 
grand rôle de l’histoire.

- 27/ -

(26) La féodalité, considérée dans son esprit et dans sa destinée providentielle, fut une longue protestation de la personna-
lité humaine contre le communisme monacal qui, au moyen âge, envahissait l’Europe. Après les orgies de l’égoïsme païen, 
la société, emportée par la religion chrétienne dans une direction opposée, courait risque de se perdre dans le néant d’une 
abnégation sans bornes et d’un détachement absolu: la féodalité fut le contre-poids qui sauva l’Europe de l’infl uence com-
binée des communautés religieuses et des sectes manichéennes, qui, dès le 4ème siècle, se produisirent sous diff érents 
noms et en diff érents pays. C’est à la féodalité que la civilisation moderne est redevable de la constitution défi nitive de la 
personne, du mariage, de la famille et de la patrie. (Voir à ce sujet Guizot, De la civilisation en Europe).

(27) On l’a vu en juillet 1830 et dans les années qui ont suivi, quand la bourgeoisie électorale fi t une révolution pour mettre 
le roi sous son obéissance, et réprima les émeutes pour contenir le peuple. La bourgeoisie, par le jury, par la magistrature, 
par les hauts grades dans l’armée, par son despotisme municipal, pèse également sur le pouvoir royal et sur le peuple. 
C’est surtout la bourgeoisie qui est stationnaire et rétrograde; c’est elle qui fait et défait les ministères; c’est elle qui a détruit 
l’infl uence de la haute chambre, et qui chassera le roi dès que le roi aura cessé de lui plaire; c’est pour fl atter la bourgeoisie 
que la prérogative royale se dépopularise; c’est la bourgeoisie que les espérances du peuple chagrinent et qui empêche 
la réforme; ce sont des journaux bourgeois qui nous prêchent la morale et la religion, tout en se réservant le scepticisme 
et l’indiff érence; qui attaquent le gouvernement personnel, et repoussent l’adjonction aux listes électorales des capacités 
sans fortune. La bourgeoisie acceptera tout, plutôt que l’émancipation des prolétaires: dès qu’elle croira ses privilèges 
menacés, on la verra se rapprocher du pouvoir royal; et qui ne sait qu’au moment où j’écris ces deux antagonistes ont fait 
trêve à leurs dissensions?... Il a été question delà propriété!



J’ai fait cet exposé aussi court, mais en même temps aussi substantiel qu’il m’a été possible, négligeant 
les détails et la multiplicité des faits pour ne m’occuper que de la partie économique des sociétés. Car il en 
est de l’étude de l’histoire connue de celle de l’organisme humain: de même qu’ici l’on peut observer sé-
parément le système, les organes et les fonctions, de même l’histoire a son ensemble, ses instruments et 
ses causes. Certes, je suis loin de prétendre que le principe de propriété résume à lui seul toutes les forces 
motrices de la société: mais comme en cette admirable machine que nous appelons notre corps, l’harmonie 
du tout permet de tirer une conclusion générale de la considération d’une seule fonction ou d’un seul organe, 
ainsi, dans l’appréciation des causes historiques, j’ai pu tirer une induction absolue d’un seul ordre de faits, 
assuré que j’étais de la parfaite corrélation qui existe entre cet ordre spécial et le système entier de l’histoire. 
Telle a été, chez un peuple, la constitution de la propriété, telle aussi fut la famille, tel le mariage, telle la 
religion, telle l’organisation militaire et administrative, telles la législation et la procédure. L’histoire, prise de 
ce point de vue, n’est autre chose qu’une vaste et sublime psychologie.

Eh bien! Monsieur, en écrivant contre la propriété, qu’ai-je fait que de parler le langage de l’histoire? 
J’ai dit à la société moderne, fi lle et héritière de tant de sociétés évanouies: Age quod agis; achève ce que 
depuis six mille ans tu exécutes sous l’inspiration et par l’ordre de Dieu; hâte-toi d’arriver au terme de ta 
course, ne te détourne ni à droite ni a gauche, marche dans ta route éternelle. Tu cherches la raison, la loi, 
l’unité, la discipline; mais tu ne peux les trouver désormais qu’en secouant les voiles de ton enfance, et en 
détournant tes regards des clartés d’un instinct qui n’est plus fait pour toi. Réveille-toi de ce sommeil où 
ta conscience est plongée, ouvre tes yeux à la pure lumière de la réfl exion et de la science; contemple ce 
spectre qui troubla tes songes, et l’agita si longtemps dans les angoisses d’un inexprimable délire: connais-
toi, ô société trop longtemps abusée! connais ton ennemie!... - Et j’ai dénoncé la propriété.

-----
86/197

Il n’est pas rare d’entendre les partisans du droit de domaine alléguer pour la défense de leur cause le 
témoignage des peuples et des siècles: on peut juger par ce qu’on vient de lire combien cette manière d’ar-
gumenter de l’histoire est conforme à la vérité des faits et aux conclusions de la science.

Il me reste, pour compléter cette apologie, à examiner les doctrines.

Ni la politique, ni la législation, ni l’histoire ne se peuvent expliquer et comprendre sans une théorie 
dogmatique qui en défi nisse les éléments et en révèle les lois, en un mot, sans une philosophie. Or, les 
deux écoles principales qui se partagent encore aujourd’hui le champ de l’histoire, ne satisfont point à cette 
condition.

La première, essentiellement pratique, bornée au récit des faits, enfoncée dans l’érudition, s’inquiète peu 
d’après quelles lois l’humanité se développe; ces lois sont pour elle le secret de Dieu, que nul, s’il ne lui est 
donné d’en haut, ne pénétrera jamais. Dans les applications qu’elle fait de l’histoire au gouvernement, cette 
école ne raisonne pas, ne prévoit rien, ne fait aucune comparaison de ce qui a été avec ce qui est pour en in-
duire ce qui doit être; à ses yeux, les leçons de l’expérience ne sont qu’une raison de reprendre les anciens 
errements, et toute sa philosophie consiste à ramener perpétuellement sur lui-même le sillon de l’antiquité, 
au lieu de le poursuivre dans une droite infi nie.

La seconde école peut être indiff éremment appelée fataliste ou panthéiste: selon elle, les mouvements 
des empires et les révolutions de l’humanité sont les manifestations, les incarnations de Dieu; le genre 
humain, identifi é avec la cause première et l’essence divine, tourne dans un cercle d’apparitions, d’informa-
tions et de destructions, qui exclut nécessairement l’idée d’une vérité absolue, et détruit la providence et la 
liberté.

A ces deux écoles historiques correspondent dans la jurisprudence deux écoles semblablement oppo-
sées, et douées des mêmes caractères:

1- L’école pratique et routinière, pour qui le droit est à chaque moment une création du législateur, une 
expression de sa volonté, une tolérance de son bon plaisir, en un mot une affi  rmation gratuite, qui pourrait 
être tout autre sans cesser d’être rationnelle et légitime;

2- L’école fataliste et panthéiste, autrement dite l’école historique, qui nie l’arbitraire posé par la pre-
mière, et soutient que le droit, de même que la littérature et la religion, est à chaque époque l’expression de 
la société, sa manifestation, sa forme, la réalisation extérieure de sa pensée mobile, de ses changeantes 
inspirations.

- 28/ -



Chacune de ces écoles niant l’absolu, rejette par conséquent toute philosophie dogmatique et à priori.

Or, il est manifeste que ces deux écoles, de quelque façon qu’on les envisage, sont tout-a-fait insuffi  -
santes: car, opposées, elles ne forment pas un dilemme, je veux dire que si l’une est fausse l’autre n’est pas 
nécessairement vraie; réunies, elles ne donnent pas la vérité, puisqu’elles méconnaissent l’absolu, sans 
lequel il n’est pas de vérité. Elles sont l’une à l’autre thèse et antithèse. Il reste donc à trouver une synthèse, 
qui, donnant l’absolu, légitime les volontés du législateur, explique les variations du droit, mette au néant la 
théorie des évolutions, et démontre le progrès.

Les légistes, par la nature même de leurs études, et malgré l’obstination de leurs préjugés, ont été invin-
ciblement conduits à soupçonner que l’absolu dans la science du droit n’est point aussi chimérique qu’on le 
suppose; et ce soupçon est résulté pour eux de la comparaison des divers rapports sur lesquels les législa-
teurs ont été appelés à statuer.

On lit au commencement de l’Histoire de la propriété par M. Laboulaye, lauréat de l’institut:

«Tandis que le droit des conventions , qui ne règle que des intérêts d’homme à homme, n’a point varié 
depuis des siècles (sinon en certaines formes qui touchent plus à la preuve qu’au fond même de l’obliga-
tion), la loi civile de la propriété, qui règle des rapports de citoyen à citoyen, a subi plusieurs fois des change-
ments du tout au tout, et a suivi dans ses variations toutes les vicissitudes sociales. - La loi des conventions 
qui tient essentiellement à ces principes d’éternelle justice, gravés au fond du cœur humain, c’est l’élément 
immuable du droit, et en quelque sorte sa philosophie; au contraire, la propriété, c’est l’élément variable du 
droit, c’est son histoire , c’est sa politique».

A merveille! Il y a dans le droit, et par conséquent dans la politique, quelque chose de variable, et quelque 
chose d’invariable: ce qui est invariable, c’est l’obligation, le lien de justice, le devoir; ce qui est variable, 
c’est la propriété, c’est-à-dire la forme extérieure du droit, la matière du contrat. D’où il suit que la loi peut 
modifi er, changer, réformer, juger la propriété. Accordez cela, si vous le pouvez, avec l’idée d’un droit éter-
nel, absolu, permanent, indéfectible.

Du reste M. Laboulaye est parfaitement d’accord avec lui-même, quand il ajoute: «La détention du sol 
est un fait que la force seule fait respecter jusqu’à ce que la société prenne en main et consacre la cause 
du détenteur» (29); et un peu plus loin: «Le droit de propriété n’est point naturel, mais social»; - «Les lois ne 
protègent pas seulement la propriété, elles la font naître, etc...». Or, ce que la loi a fait, la loi peut le défaire, 
et cela d’autant mieux que, selon M. Laboulaye, partisan déclaré de l’école historique ou panthéiste , la loi 
n’est pas un absolu, une idée, mais une forme.

Mais d’où vient que la propriété est variable, et qu’elle ne peut, comme l’obligation, se défi nir et se fi xer? 
Avant de prononcer, un peu témérairement sans aucun doute, qu’en droit il n’existe pas de principes abso-
lus, assertion la plus dangereuse, la plus immorale, la plus favorable à la tyrannie, la plus antisociale en un 
mot qui se puisse imaginer, il était à propos de faire une critique approfondie du droit de propriété, afi n de 
mettre en évidence ce qu’elle renferme de variable, d’arbitraire, de contingent, et ce qu’elle contient d’éter-
nel, de légitime, d’absolu; puis, cette opération terminée, il devenait facile de rendre raison des lois, et de 
corriger tous les codes.

Or, cette critique de la propriété, j’ose dire que je l’ai donnée, et dans le plus ample détail: mais, soit in-
diff érence du public pour une brochure sans recommandation et sans attrait, soit, ce qui est plus probable, 
faiblesse d’exposition et manque de génie dans l’ouvrage, le premier mémoire sur la propriété passa ina-
perçu; à peine si quelques communistes l’ayant feuilleté daignèrent lui jeter une sentence de réprobation. 
Vous seul, Monsieur, malgré le peu de faveur que devait me concilier près de vous une critique trop vive 
des économistes vos prédécesseurs, vous seul avez été pour moi un juste juge; et bien que je ne puisse 
accepter, au moins dans son texte, votre premier jugement, ce n’est encore qu’à vous seul que j’appelle 
d’une sentence trop équivoque pour que je la regarde comme défi nitive.

Mon intention n’étant pas de rentrer en ce moment dans une discussion de principes, je me contenterai 
d’apprécier du point de vue de cet absolu si intelligible et si simple, les théories qui de nos jours se sont 
produites sur la propriété.

- 29/ -

(29) La même opinion a été récemment exprimée à la tribune par l’un de nos plus honorables députés, M. Gauguier. «La 
nature, a-t-il dit, n’a point donné à l’homme la propriété territoriale». En changeant l’adjectif territoriale, qui ne désigne que 
l’espèce, en celui de capitaliste, qui désigne le genre, M. Gauguier faisait une profession de foi égalitaire.



La notion la plus exacte de la propriété nous est donnée par le droit romain, en ce point suivi fi dèlement 
par les anciens jurisconsultes: c’est le domaine absolu, exclusif, autocratique de l’homme sur la chose; do-
maine qui commence par l’usucapion, se continue par la possession, et trouve enfi n, à l’aide de la prescrip-
tion, sa sanction dans la loi civile; domaine qui identifi e l’homme et la chose de telle sorte que le propriétaire 
peut dire: Celui qui exploite mon champ est comme celui qui me ferait travailler moi-même; donc il me doit 
récompense.

Je passe sous silence les modes secondaires par lesquels la propriété peut s’acquérir, la tradition, la 
vente, l’échange, la succession, etc..., qui n’ont rien de commun avec l’origine même de la propriété.

Aussi Pothier disait-il le domaine de propriété, et non pas simplement la propriété. Et les plus savants 
jurisconsultes, à l’instar du préteur romain qui reconnaissait un droit de propriété et un droit de possession, 
ont distingué soigneusement entre le domaine, et le droit d’usufruit, d’usage et d’habitation, qui, réduit à 
ses limites naturelles, est l’expression même de la justice, et que je regarde comme devant supplanter la 
propriété domaniale et constituer fi nalement toute la jurisprudence.

Mais admirez, Monsieur, la maladresse des systèmes, ou plutôt la fatalité de la logique: tandis que le droit 
romain et tous les savants qui se sont inspirés de ses textes enseignent que la propriété, dans son origine, 
est le droit de première occupation consacré par la loi, les nouveaux légistes, mécontents de cette défi nition 
brutale, se sont avisés que la propriété avait pour base le travail. Aussitôt on a tiré cette conséquence, que 
celui qui ne travaille plus et qui fait travailler un autre à sa place, perd son droit au bénéfi ce de celui-ci. C’est 
en vertu de ce principe que les serfs du moyen âge prétendirent arriver légalement à la propriété, et par suite 
à la jouissance des droits politiques; que le clergé fut en 89 dépouillé de ses immenses domaines, et reçut 
en échange une pension précaire; que sous la Restauration, les députés libéraux s’opposèrent au milliard 
d’indemnité. La nation, disaient-ils, avait acquis depuis vingt-cinq ans, par le travail et la possession, ces 
biens que l’émigration avait perdus par l’abandon et par une longue oisiveté: pourquoi les nobles seraient-ils 
plus favorablement traités que les prêtres? (30)...

Toutes les usurpations qui ne sont pas nées de la guerre ont eu le travail pour moyen et pour cause: cela 
résulte avec la dernière évidence de l’histoire moderne tout entière, depuis la fi n de l’empire romain jusqu’à 
nos jours. Et comme si l’on eût voulu ménager de longue main à ces usurpations une sorte de consécration 
légale, la doctrine du travail, éversive de la propriété, est professée tout au long dans la loi romaine, sous 
le titre de prescription.

L’homme qui exploite, a-t-on dit, fait la terre sienne: dès lors plus de propriété. C’est ce qu’ont parfaite-
ment senti les anciens de la robe, qui n’ont pas manqué de se récrier contre cette nouveauté, tandis que de 
son côté la jeune école huait l’absurdité du premier occupant. D’autres se sont présentés qui ont prétendu 
concilier les deux opinions en les syncrétisant; ils ont échoué, comme tous les juste-milieux du monde, et 
l’on s’est moqué de leur éclectisme. A présent l’alarme est au camp de la vieille doctrine; de tous côtés il 
pleut des défenses de la propriété, des études sur la propriété, des théories de la propriété, dont chacune 
donnant le démenti aux autres, est une plaie faite à la propriété.

Considérons, en eff et, les embarras inextricables, les contradictions, les absurdités, l’incroyable dérai-
son, où se jettent de gaîté de cœur les téméraires défenseurs du droit de propriété: je choisis les éclec-
tiques, parce que ceux-là morts, le reste ne peut tenir pied.

M. Troplong, jurisconsulte, passe aux yeux des rédacteurs du journal le Droit pour philosophe: je certifi e 
à messieurs du Droit qu’au jugement des philosophes M. Troplong n’est qu’un avocat; et je prouve mon 
assertion.

M. Troplong est partisan du progrès: «Les textes du Code, dit-il, sont une sève féconde qui déborde de 
toutes parts les ouvrages classiques du 18ème siècle. Vouloir la comprimer..., c’est violer la loi du progrès, et 
oublier qu’une science qui marche est une science qui grandit» (31).

- 30/ -

(30) Un professeur de législation comparée, M. Lerminier, est allé encore plus loin: il a osé dire que la nation avait repris au 
clergé tous ses biens, non pas pour cause d’oisiveté, mais pour cause d’indignité. «Vous avez civilisé le monde, s’écrie cet 
apôtre de l’égalité, parlant aux prêtres; et c’est pour cela qu’on vous a donné vos biens: c’était à la fois entre vos mains un 
instrument et une récompense. Mais vous ne la méritez plus, car depuis longtemps vous avez cessé de civiliser quoi que 
soit...». Cette morale est tout-à-fait dans mes principes, et j’applaudis de bon cœur à l’indignation de M. Lerminier: mais 
je ne sache pas que jamais propriétaire ait été dépouillé de son bien comme indigne; et toute raisonnable, sociale, utile 
même, que la chose puisse paraître, elle est du tout contraire aux us et coutumes de la propriété.



Or, la seule partie mobile et progressive du droit, nous l’avons précédemment reconnu, est celle qui 
concerne la propriété: si donc vous demandez quelles sont les réformes à introduire dans l’exercice du droit 
de propriété, M. Trop-long ne répond rien; quels progrès à espérer, rien; ce que deviendrait la propriété dans 
le cas d’une association universelle, rien; ce qu’il y a d’absolu et de contingent, de vrai et de faux dans la pro-
priété, rien. M. Troplong est pour l’immobilité et le statu quo de la propriété; quoi de plus antiphilosophique 
dans un philosophe de progrès?

Cependant M. Troplong a réfl échi sur tout cela: «Il y a, dit-il, bien des choses faibles et arriérées dans 
les doctrines des auteurs modernes sur la propriété; témoin les ouvrages de MM. Toullier et Duranton». La 
doctrine de M. Troplong promet donc des choses fortes, avancées , progressives. Voyons, examinons.

«L’homme placé en présence de la matière a conscience du pouvoir qui lui a été donné sur elle pour 
satisfaire aux besoins de son être. Roi de la nature inanimée ou non intelligente, il sent qu’il a le droit de la 
modifi er, de la gouverner, de la refaire à son usage. C’est là le sujet de la propriété, qui n’est légitime qu’à la 
condition de s’exercer sur les choses et jamais sur les personnes».

M. Troplong est si peu philosophe, qu’il ne connaît pas même la valeur des termes philosophiques dont il 
aff ecte de se servir: il dit de la matière, qu’elle est le sujet de la propriété; il aurait dû dire l’objet. M. Troplong 
parle comme les anatomistes, qui appellent sujet la matière humaine servant à leurs démonstrations.

Cette méprise de notre auteur se retrouve plus loin: «La liberté, qui conquiert sur la matière le sujet de 
la propriété, etc...». Le sujet de la propriété, c’est l’homme; l’objet, c’est la matière. Mais ce n’est encore ici 
qu’une petite mortifi cation: tout à l’heure nous aurons des crucifi ements.

Ainsi, d’après le passage que nous venons de citer, c’est dans la conscience et dans la personnalité de 
l’homme qu’il faut chercher le principe de la propriété: qu’est-ce que cette doctrine renferme de neuf? Ceux 
qui, dès avant Cicéron et Aristote, prétendaient que les choses sont au premier occupant, ne concevaient 
pas apparemment que l’occupation pût être exercée par des êtres sans conscience et sans personnalité. 
La personnalité humaine, en admettant qu’elle soit le principe ou le sujet de la propriété, comme la matière 
en est l’objet, n’en est pas la condition. Or, c’est cette condition qu’il importe de connaître. Jusque là M. 
Troplong ne nous apprend rien de plus que ses maîtres, et les fi gures dont il orne son style n’ajoutent rien 
à l’ancienne idée.

La propriété suppose donc trois termes: le sujet , l’objet, et la condition. Point de diffi  culté à l’égard des 
deux premiers termes: quant au troisième, la condition de propriété a été jusqu’à ce jour, pour le Grec 
comme pour le Barbare, d’occuper le premier; quelle sera-t-elle pour vous maintenant, docteur progressif?

«Quand l’homme porte pour la première fois la main sur un objet sans maître, il s’opère un fait qui, d’in-
dividu à individu, a la plus grande portée. La chose ainsi saisie et occupée participe, pour ainsi dire, de la 
personnalité de celui qui la tient; elle devient sacrée comme lui-même; on ne peut la lui arracher sans faire 
violence à sa liberté, et la déplacer sans toucher témérairement à sa personne. Diogène ne faisait qu’expri-
mer cette vérité d’intuition, quand il disait: Ôte-toi de mon soleil».

Fort bien; mais le prince des cyniques, le très-personnel et très-orgueilleux Diogène aurait-il eu droit 
d’imposer à un autre cynique, pour cette même place au soleil, un os de loyer par vingt-quatre heures de 
possession? C’est ce que fait le propriétaire, et ce que vous ne justifi ez pas. En argumentant de la person-
nalité et de l’individualité humaine pour rendre raison du droit de propriété, vous faites, sans vous en aper-
cevoir, un syllogisme dont la conclusion renferme plus que les prémisses, contrairement aux règles posées 
par Aristote. L’individualité de la personne humaine prouve la possession individuelle, nommée d’abord 
proprietas, par opposition à la possession collective, communio, elle donne naissance à la distinction du 
tien et du mien, véritables signes d’égalité, nullement de subalternisation. «D’équivoque en équivoque, dit 
M. Michelet (3), la propriété glisserait jusqu’au bout du monde; l’homme ne se bornerait pas, s’il ne trouvait 
sa borne dans l’homme: où ils se heurtent, là sera la frontière». Pour tout dire enfi n, l’individualité de l’être 
détruit l’hypothèse de la communauté, mais elle n’engendre pas pour cela le domaine, ce domaine en vertu 
duquel le détenteur d’une chose exige de celui qui le remplace un droit de prestation et de suzeraineté, que 
l’on a toujours confondu avec la propriété elle-même.

(31) Traité de la Prescription.

(32) Origines du droit français.

- 31/ -



Au surplus, que celui dont la possession légitimement acquise ne nuit à personne n’en puisse être dé-
bouté sans une fl agrante injustice, c’est là une vérité, non d’intuition, comme dit M. Troplong, mais de sens 
intime (33),  laquelle n’a rien à démêler avec la propriété.

M. Troplong admet donc l’occupation comme condition de la propriété: en cela, il est d’accord avec le 
droit romain, d’accord avec MM. Touiller et Duranton; mais, selon lui, cette condition n’est pas la seule, et 
voici en quoi sa doctrine les devance.

« Mais combien le droit exclusif produit par la seule occupation ne devient-il pas plus respectable en-
core, quand l’homme a façonné la matière par son travail; quand il y a déposé une partie de lui-même, en 
la recréant par son industrie, en la marquant du sceau de son intelligence et de son activité? De toutes les 
con-quêtes celle-là est la plus légitime, car elle est le prix du travail. Celui qui viendrait ensuite pour s’em-
parer de la chose ainsi refaite, ainsi humanisée, usurperait l’homme lui-même, et ferait les plus profondes 
blessures à sa liberté».

Je passe de fort beaux développements, dans lesquels, à propos du travail et de l’industrie, M. Troplong 
déploie toutes les richesses de son éloquence. M. Troplong n’est pas seulement philosophe, il est orateur, il 
est artiste: on voit toujours en lui l’Ithos et le Pathos. Je ferais faire à sa rhétorique une triste fi gure, si je me 
mettais à la disséquer; mais je me tiens pour le moment à sa philosophie.

Si M. Troplong savait seulement penser et réfl échir, avant d’abandonner le fait, primitif d’occupation et de 
se jeter dans la théorie du travail, il se serait demandé: Qu’est-ce qu’occuper? Et il aurait vu qu’occupation 
est un terme générique par lequel on exprime tous les modes de possession: appréhension, station, imma-
nence, habitation, exploitation, usage, consommation, etc...; que le travail, par conséquent, n’est qu’une des 
mille formes de l’action d’occuper. Il aurait compris, enfi n, que le droit de possession qui naît du travail est 
soumis aux mêmes lois générales que celui qui résulte de la simple appréhension des choses. Qu’est-ce 
qu’un jurisconsulte qui pérore quand il faut raisonner, qui prend perpétuellement ses métaphores pour des 
axiomes de droit, et ne sait pas même extraire par l’induction un universel et former une catégorie?

Si le travail est identique à l’occupation, il ne produit au bénéfi ce du travailleur qu’un droit de possession 
individuelle sur la chose travaillée; s’il diff ère de l’occupation, il n’engendre qu’un droit dont la nature est 
égale à la sienne, c’est-à-dire une possession qui commence, se maintient, et fi nit avec le travail de l’occu-
pant. Voilà pourquoi, aux termes de la loi, il ne suffi  t pas d’avoir travaillé pour acquérir un juste titre; il faut 
encore saisine d’an et jour pour être réputé possesseur, puis possession par vingt et trente ans pour devenir 
propriétaire.

Ces propositions préliminaires établies, tout l’échafaudage de M. Troplong s’écroule de lui-même, et les 
conséquences qu’il essaye de tirer s’évanouissent.

«Une fois la propriété acquise par l’occupation et le travail, elle s’est naturellement conservée, non-seu-
lement par les mêmes moyens, mais encore par la volonté seule de ne pas l’abdiquer; car, par cela seul 
qu’elle s’élève jusqu’à la hauteur d’un droit, il est de son essence de se perpétuer et d’avoir une durée in-
défi nie.... Les droits, considérés dans leur idéal, sont impérissables et éternels, et le temps, qui n’a de prise 
que sur ce qui est contingent, ne peut pas plus les ébranler qu’il ne lui est donné de porter atteinte à Dieu 
même». Il est étonnant que l’auteur, à propos d’idéal, de temps et d’éternité, n’ait pas enfi lé dans sa phrase 
les divines ailes de Platon, aujourd’hui si fort à la mode dans les livres de philosophie.

Ce que je hais le plus au monde, après le mensonge, c’est l’amphigouri. Une fois la propriété acquise; 
bon, si elle s’acquiert; mais comme elle ne s’acquiert pas, elle ne peut non plus se conserver. Les droits sont 
éternels; oui, dans l’intelligence de Dieu, comme les idées archétypes des platoniciens: mais sur la terre 
les droits n’ont d’existence qu’avec un sujet, un objet et une condition. Otez une de ces trois choses, il n’y 
a plus de droits. C’est ainsi que la possession individuelle se perd par la mort du sujet, par la destruction de 
l’objet, par l’échange ou l’abandon.

Admettons toutefois, avec M.Troplong, que la propriété soit un droit absolu , éternel, qui ne se peut 

- 32/ -

(33) Honorer ses parents, être reconnaissant envers ses bienfaiteurs, ne point tuer ni voler, vérités de sens intime; obéir 
à Dieu plutôt qu’aux hommes, rendre à chacun ce qui lui appartient, le tout est plus grand que la partie, la ligne droite est 
le plus court chemin d’un point à un autre, vérités d’intuition. Toutes sont à priori: mais les premières sont senties par la 
conscience, et ne supposent qu’un acte simple de l’âme; les secondes sont aperçues par la raison, et impliquent compa-
raison et rapport. En deux mots, les unes sont des sentiments, les autres des idées.



perdre que du fait et par la volonté du propriétaire. Quelles conséquences découleront tout à l’heure de ce 
système?

Pour démontrer la justice et l’utilité de la prescription, M. Troplong suppose un possesseur de bonne foi, 
qu’un propriétaire oublié depuis longtemps ou même inconnu viendrait expulser de sa possession. «A son 
point de départ, l’erreur du possesseur était excusable, mais non pas irréparable. En faisant du chemin, en 
passant de degrés en degrés et en vieillissant, elle a tellement revêtu les couleurs de la vérité, elle a parlé si 
haut le langage du droit, elle a rallié à elle tant d’intérêts confi ants, que l’on peut se demander s’il n’y aurait 
pas une plus grande perturbation à rentrer dans la sincérité des choses, qu’à sanctionner les fi ctions qu’elle 
(l’erreur, sans doute) a semées sur son passage. - Eh bien, oui, il faut le dire sans hésiter, le remède serait 
plus désastreux que le mal, et l’application conduirait aux plus criantes injustices».

Depuis quand l’utilité est-elle un principe de droit? Lorsque les athéniens, sur la déclaration d’Aristide, 
rejetaient une proposition éminemment utile à leur république, mais aussi souverainement injuste, ils en-
tendaient mieux la morale, et raisonnaient plus sainement que M.Troplong. La propriété est un droit éternel, 
indépendant du temps, et qui ne se perd que du fait et par la volonté du propriétaire; et voilà que ce droit est 
enlevé au propriétaire malgré lui, et sous quel prétexte, bon Dieu! sous prétexte d’absence. N’est-il pas vrai 
que les légistes distribuent ou retirent les droits selon leur caprice? Quand il plaît à ces messieurs, l’oisiveté, 
l’indignité, l’absence, font déchoir d’un droit que, dans des cas tout à fait semblables, le travail, la résidence 
et la vertu ne suffi  sent plus à obtenir. Ne soyons point étonnés que les légistes rejettent l’absolu: c’est leur 
bon plaisir qui fait loi, et les dérèglements de leur imagination sont la véritable cause des évolutions de la 
jurisprudence.

« Si le propriétaire nominal objectait qu’il était lui-même dans l’ignorance, sa prétention n’en deviendrait 
pas meilleure. Cette ignorance, en eff et, prendrait sa source dans une incurie répréhensible, etc...».

Quoi! pour légitimer la dépossession que la prescription opère, vous supposez des torts au propriétaire! 
Vous accusez son absence, qui peut-être fut involontaire; sa négligence, dont vous ne connaissez pas le 
motif; son incurie , que vous supposez gratuitement! C’est absurde. Au reste, il suffi  t d’une observation très-
simple pour mettre ce système au néant: la société, qui, dit-on, dans l’intérêt de l’ordre, établit une exception 
au profi t du possesseur contre l’ancien propriétaire, doit à celui-ci une indemnité, puisque le bénéfi ce de la 
prescription n’est pas autre chose qu’une expropriation pour cause d’utilité publique.

Mais voici qui est plus fort. «Dans la société, une place ne saurait rester vacante impunément; l’homme 
nouveau y surgit au lieu de l’homme ancien qui s’eff ace ou qui s’en va; il y apporte son existence, il s’y incor-
pore tout entier, et se dévoue à ce poste qu’il trouve abandonné. Est-ce donc à celui qui déserte à disputer 
la victoire au soldat qui lutte à la sueur de son front, et supporte le poids du jour pour une cause qu’il croit 
juste?».

Quand la langue d’un avocat est en mouvement, qui peut dire où elle s’arrêtera? M. Troplong admet et 
légitime l’usurpation en cas d’absence du propriétaire et sur une simple présomption d’incurie; et quand 
la négligence est authentique; quand l’abandon est solennellement déclaré dans un contrat, en présence 
d’un fonctionnaire public, par un acte de juridiction volontaire; quand le propriétaire ose dire: Je cesse de 
travailler, mais je reste pour partager le produit; alors la propriété est maintenue à l’absent, l’usurpation du 
possesseur serait criminelle, le fermage est la récompense de l’oisiveté. Où est, je ne dis pas la raison, mais 
la probité de la loi?

La prescription est un eff et de la loi civile, une création du législateur: pourquoi donc le législateur n’en 
a-t-il pas autrement réglé les conditions? pourquoi, au lieu de vingt et trente ans , ne suffi  t-il pas d’une seule 
année pour prescrire? pourquoi l’absence volontaire et la fainéantise avouée ne sont-elles pas, aussi bien 
que l’absence involontaire, l’ignorance ou l’apathie, des causes suffi  santes de dépossession?

Mais en vain demanderions-nous à M. Troplong le philosophe la raison de la prescription: avec le code, 
M. Troplong ne raisonne pas. «L’interprète, dit-il, doit prendre les choses telles qu’elles sont, la société telle 
qu’elle existe, les lois telles qu’elles sont faites; c’est le seul point de départ que lui donne le bon sens». Eh! 
ne faites donc point de livres; ne reprochez pas à vos devanciers, qui n’ont fait comme vous, qu’interpréter 
la loi, d’être restés en arrière; ne parlez plus de philosophie et de progrès, car vous mentez par votre gorge.

M. Troplong nie la réalité du droit de possession; il nie que la possession ait jamais existé comme prin-
cipe de société, et il cite M. de Savigny, qui prouve précisément le contraire, mais auquel il se contente de 

- 33/ -



ne pas répondre. Tantôt M. Troplong affi  rme que la possession et la propriété sont contemporaines, et que 
leur existence est simultanée, ce qui implique que c’est le fait de possession qui donne naissance au droit 
de propriété, conséquence évidemment absurde; tantôt il nie que la possession ait historiquement une exis-
tence antérieure à la propriété, assertion démentie par les usages de plusieurs nations qui cultivent la terre 
sans l’approprier; par le droit romain, qui avait si bien distingué les possessions et les propriétés; et par notre 
code lui-même, qui exige possession de vingt et trente ans, pour conférer la propriété. Enfi n M. Troplong 
va jusqu’à soutenir que l’adage romain Nihil commune habel proprietas cum possessione (*), qui renferme 
une allusion si frappante aux possessions de l’ager publicus, et qui tôt ou tard rentrera dans toute sa vérité, 
n’exprime en droit français qu’un axiome de procédure, une simple défense de cumuler le possessoire avec 
le pétitoire: opinion aussi rétrograde que dépourvue de philosophie.

Parlant des actions possessoires, M. Troplong est malheureux ou maladroit à ce point qu’il en mutile 
l’économie faute d’en saisir l’esprit. «De même, écrit-il, que la propriété donnait lieu à l’action en revendica-
tion, de même la possession, le jus possessionis, était la cause des interdits possessoires... Il y avait deux 
espèces d’interdits: l’interdit recuperandœ possessionis (**), et les interdits retinendœ possessionis (***), qui 
correspondent à notre complainte en cas de saisine et nouvelleté. On en trouve un troisième, adipiscendœ 
possessionis (****), dont les livres romains parlent avec ces deux autres; mais, à vrai dire, cet interdit n’est 
pas possessoire, car celui qui veut acquérir la possession par son moyen ne possède pas et n’a pas encore 
possédé; et cependant une possession acquise est la condition des interdits possessoires». Pourquoi ne 
concevrait-on pas une demande en acquisition de possession, comme une demande en réintégration de 
possession? Lorsque la plèbe romaine demandait le partage des terres conquises; lorsque les prolétaires 
de Lyon prirent pour devise: Vivre en travaillant, ou mourir en combattant; lorsque les économistes mo-
dernes les plus éclairés réclament pour tout homme le droit de travailler et de vivre, les uns et les autres 
ne font pas autre chose que proposer cet interdit adipiscendœ possessionis, dont M. Troplong se trouve 
embarrassé. Et moi-même, en plaidant contre la propriété, qu’ai-je pour but sinon d’obtenir la possession? 
Comment M. Troplong le jurisconsulte, l’orateur, le philosophe, ne voit-il pas qu’en bonne logique cet interdit 
doit être admis, parce qu’il est le complément nécessaire des deux autres, et que les trois réunis forment un 
ternaire indivisible: recouvrer, conserver, acquérir? Rompre cette série, c’est créer une lacune; c’est détruire 
la synthèse naturelle des choses, et faire comme le géomètre qui chercherait à concevoir le solide en lui 
ôtant une de ses dimensions. Au reste, il n’est point étonnant que M. Troplong rejette la troisième espèce 
d’action possessoire, puisqu’il rejette la possession elle-même. Ses préjugés à cet égard le subjuguent tel-
lement, qu’il est conduit sans s’en apercevoir non pas à cumuler, chose horrible à ses yeux, mais à identifi er 
le possessoire avec le pétitoire. C’est ce qu’il serait facile de démontrer, s’il n’était par trop fastidieux de 
s’enfoncer dans ces ténèbres métaphysiques.

Comme interprète de la loi, M. Troplong n’est pas plus heureux que comme philosophe: je vais, pour en 
fi nir avec lui, donner un échantillon de son savoir-faire en ce genre.

Code de procédure civile , art.23: «Les actions possessoires ne seront recevables qu’au tant qu’elles 
auront été formées dans l’année du trouble, par ceux qui, depuis une année au moins, étaient en possession 
paisible par eux ou les leurs, à titre non précaire».

Commentaire de M. Troplong: «Devra-t-on maintenir, comme le voulaient Duparc, Poullain et Lanjuinais, 
la règle ‘‘spoliatus ante omnia restituendus’’ (*****), lorsqu’un individu qui n’est ni propriétaire, ni possesseur 
annal, est expulsé par un tiers qui n’a aucun droit dans l’immeuble? Je ne le crois pas: l’art. 23 du Code 
de procédure est général; il veut d’une manière absolue que dans les actions possessoires le demandeur 
ne soit recevable qu’autant qu’il était en possession paisible, depuis une année au moins. Voilà le principe 
invariable; il ne saurait être modifi é dans aucun cas. Et pourquoi s’en écarterait-on? Le demandeur n’avait 
pas de saisine; il n’avait pas de possession privilégiée; il n’avait qu’une détention momentanée, incapable 
de faire planer en sa faveur la présomption de propriété, qui rend si précieuse la possession annale. Eh 
bien! cette détention de fait, il l’a perdue; un autre en est investi; la possession est entre les mains de ce nou-
veau-venu. Or, n’est-ce pas le cas de dire: ‘‘In pari causâ possessor polior habetur?’’. Le possesseur actuel 
ne doit-il pas être préféré au possesseur évincé? Ne peut-il pas repousser l’action de son adversaire en lui 

- 34/ -

(*) Il n’y a rien de commun entre la propriété et la possession. (Note A.M.). 

(**) Recouvrement de possession. (Note A.M.). (***) Conservation de possession. (Note A.M.).

(****) Obtention de la possession. (Note A.M.). (*****) Spolié, il doit d’abord obtenir restitution. (Note A.M.).

(******) Dans le même cas, le possesseur est admis le plus fort. (Note A.M.).



disant: Prouvez que vous étiez possesseur annal avant moi, car vous êtes demandeur. Quant à ce qui me 
concerne, je n’ai pas à vous dire comment je possède, ni depuis quand je possède: Possideo quia possideo. 
Voilà toute ma réponse et toute ma défense; quand vous aurez démontré que votre action est recevable, 
nous verrons alors si vous êtes fondé à lever le voile qui cache l’origine de ma possession».

Voilà ce qu’on décore du nom de jurisprudence et de philosophie: la réhabilitation de la force. Quoi! 
lorsque j’aurai façonné la matière par mon travail (je cite M. Troplong); lorsque j’aurai déposé en elle une 
partie de moi-même (M. Troplong), que je l’aurai recréée par mon industrie et marquée du sceau de mon 
intelligence (M. Troplong), sous prétexte que je ne suis pas possesseur annal, un étranger pourra me dé-
posséder sans que la loi me protège! Et si M. Troplong est mon juge, M. Troplong me condamnera! Et si je 
résiste à mon adversaire, si, pour ce peu de boue que j’appelais mon champ et qu’on veut me ravir, la guerre 
éclate entre les deux compétiteurs, le législateur attendra gravement que le plus fort, assassinant l’autre, 
soit devenu possesseur annal! Non, non, M. Troplong, vous n’entendez pas le texte de la loi, car j’aime en-
core mieux accuser votre intelligence que la justice du législateur. Vous vous trompez dans l’application du 
principe In pari causa possessor polior habelur; l’actualité de possession doit s’entendre ici de celui qui pos-
sédait au moment de la rixe, non de celui qui possède au moment de la plainte. Et quand le Code défend de 
recevoir les actions possessoires si la possession n’est annale, il veut dire simplement que si, avant un an 
accompli, le détenteur se dessaisit et cesse d’occuper eff ectivement par lui-même, il ne peut invoquer contre 
son successeur le bénéfi ce de l’action possessoire. En un mot, le Code fait pour la possession de moins 
d’un an ce qu’il devrait faire pour toute possession, quelle qu’en fût l’ancienneté, c’est-à-dire qu’il devrait 
exiger pour la présomption de propriété non pas seulement saisine d’une année, mais saisine perpétuelle.

Je ne prolongerai pas davantage cette analyse: quand un auteur bâtit deux volumes d’arguties sur des 
fondements aussi mal assurés, on peut prononcer hardiment que son ouvrage, quelque érudition qui le dis-
tingue, est un amas de balivernes indignes d’occuper la critique.

Ici, Monsieur, je crois vous entendre me reprocher ce dogmatisme outrecuidant, cette présomption ef-
frénée qui ne respecte rien, s’arroge exclusivement le bon sens et le bon droit, et prétend attacher au pilori 
quiconque ose soutenir une opinion contraire à la sienne. Ce défaut, le plus haïssable de tous en un homme 
qui se mêle d’écrire, se fait, dit-on, déjà trop remarquer dans mon premier mémoire, et je ferais bien de m’en 
corriger.

Il importe au succès de ma défense que je me justifi e devant vous de ce reproche; et puisqu’on me re-
connaissant ailleurs des torts d’une autre espèce je garde sur ce point mes allures dialectiques, il faut que 
je déduise mes raisons. Ce n’est point le vice qui me plaît, c’est la nécessité qui me commande.

-----

- 35/ -


