Les Temps nouveaux - n°7
15 juin 1895

LE FETICHISME DE LA LOI...

Sous ce titre, le Figaro du 28 mai publiait un entrefilet, tendant a démontrer qu’il y a «des lois justes!
et des lois injustes». Cela, pour justifier I'attitude du clergé qui se cabre lorsque, par taquinerie ou pour
chatouiller I'opinion publique, on fait semblant de vouloir le faire rentrer dans le troupeau des justiciables.
Apres avoir énuméré les lois de Calvin, de Robespierre qui, selon lui, sont plus injustes que les autres, notre
confrére termine ainsi:

«La conscience individuelle est faite précisément pour distinguer entre les lois sages et les lois injustes.
On peut le constater sans faire appel a la révolte, et hater ainsi Iégalement I'heure ou les lois injustes tom-
beront sous l'effort de I'opiniony.

Il serait curieux de rechercher, dans la collection de notre confrére, lorsqu’il s’agissait de faire la chasse
aux anarchistes, et de lui remettre sous les yeux les appels qu’il fit a la répression légale, ses tartines sur
la nécessité de faire respecter les lois, et de les appliquer «avec fermeté» a ceux dont il s’agissait de se
débarrasser. Nous y ferions, sans doute, des trouvailles curieuses qui prouveraient qu’au Figaro on varie
d’opinion sur les lois, selon quelles protégent ou qu’elles froissent leurs amis.

Nous ne ferons pas cette niche, trop facile, a notre confrére. N'est-ce pas le propre des légalistes les plus
outrés de gueuler comme des putois lorsque la loi les écorche, de ne jamais la trouver assez féroce lorsqu'il
s’agit de réduire des ennemis?

Et cela s’explique du reste, c’est que les lois sont tout ce qu’il y a de plus arbitraire au monde. Elles ré-
sument I'esprit d’'un moment, les aspirations d’un parti, 'opinion moyenne d’'une nation, mais, étant faites
par des hommes, elles participent de leurs passions, de leurs défauts, de leurs qualités, si ceux qui les ont
faites étaient sinceres; elles peuvent bien satisfaire ceux qui partagent la maniére de voir de ceux qui les ont
fabriquées, mais-elles en froissent bien davantage.

Pour qu’elle emportat 'approbation unanime, il faudrait que cette loi fit d’une perfection qui n’est pas de
ce monde. Mais alors elle n'aurait pas besoin d’étre codifiée, sa sanction serait dans sa justice méme; on
n’érige en lois que ce qui trouve de la résistance de la part d’'une partie assez importante de la population.
Les lois «les plus sages» trouveront toujours des détracteurs, - quand ce ne serait que parmi ceux qui ne
voient dans le Code qu’un rempart pour protéger leur rapacité et leur oisiveté contre les réclamations de
leurs serfs. D’autre part, aussi, les lois les plus injustes trouveront des défenseurs, parce qu’elles n’ont été
faites que pour défendre des privileges, empécher des réclamations.

Ceux qui font les lois ou sont chargés de les appliquer, ont raison de ne pas souffrir qu’on les discute.
Basée sur I'arbitraire, la loi, c’est comme la foi, la discussion c’est sa ruine, et le Figaro, quoiqu’il en dise, fait
ceuvre de révolutionnaire en voulant soumettre la loi au contrdle de la conscience individuelle.

Il'y a longtemps déja que les anarchistes ont établi que la loi n’est que la raison du plus fort, un instru-
ment, aux mains de ceux qui détiennent le pouvoir, pour [égitimer, aux yeux des imbéciles, les écarts de leur
outrecuidance, les mesures de précaution qu’ils prennent en vue de défendre leurs priviléges, ceux de leurs
souteneurs et soutenus. C’est ce que reconnait implicitement la note du Figaro.

Dernierement, un journal avait fait le dénombrement des lois existantes. Cela se monte, autant que je
puis me le rappeler, a plus de deux cent mille! Il y en a de tous les pouvoirs qui nous ont régis: de la Conven-
tion, du Parlement croupion, de la Chambre des pairs, de 'Empire et de la royauté de Louis-Philippe, et
aussi de Louis 9 et de Francois 1°".

Chaque parti, avant d’arriver au pouvoir, déblatérait contre les lois qui 'opprimaient. Elles étaient injustes!
arbitraires, iniques! etc... Une fois installé au pouvoir, elles devenaient excellentes et il s’en servait sans ver-
gogne contre ceux qui les lui appliquaient la veille. Loptique variait avec le changement de situation.

-1/3 -



Non content de se servir des lois existantes, chaque pouvoir prend a tache d’en augmenter I'arsenal. On
se rappelle les diatribes des républicains contre la loi dite de Sdreté générale de 'Empire? lls ont trouvé le
moyen de le dépasser en votant les lois que certains ont appelées «scélérates» - ce qui était une superféta-
tion - et qui fait, de la délation, méme au sein de la famille, une obligation sous peine de prison!

Certes, la force ne serait pas toujours suffisante pour assurer le respect de la loi. L’histoire nous apporte
nombre d’exemples ou il a suffi a I'autorité de vouloir appliquer des lois plus détestées, sinon plus absurdes-
que les autres, pour ameuter I'opinion publique et contribuer a faire balayer le pouvoir qui les avait édictées.
Le secours que la force apporte a la loi ne peut étre que temporaire, comme tout ce qui s’appuie sur la force;
cette derniére n’a qu’une valeur relative, et si, parfois, presque toujours jusqu’a présent, elle se trouve du
cbté des oppresseurs, il arrive aussi, par intermittence, que les opprimés la trouvent de leur cété lorsqu’ils
reprennent conscience de leur dignité et de leurs droits.

Aussi, pour faire accepter la loi, en plus de la force brutale, il a fallu la revétir d’'une certaine force mo-
rale qui la fit accepter du plus grand nombre comme une nécessité sociale, parfois génante, mais utile au
bien-étre général, et I'habileté des gouvernants fut de la présenter ainsi. Cela nous explique tout I'appareil
théatral dont on I'enveloppa jadis, toute cette mise en scéne, toute cette mascarade, si ridicules aujourd’hui
pour ceux qui réfléchissent, mais que les gouvernants tiennent a conserver, car la mise en scéne a toujours
le don d’épater les imbéciles et de les influencer.

Jadis, l'autorité se prétendait une émanation de Dieu! Les détenteurs du pouvoir étaient, sur la terre, les
représentants de la majesté divine, leur volonté devait étre respectée a I'égal des décrets providentiels. Dieu
étant infaillible, ses délégués partageaient son omniscience et son omnipotence. Discuter leurs ordres était
un sacrilége; aussi, aux temps de foi, 'autorité était-elle autant respectée que crainte, sans que les pires
turpitudes qu’elle commettait semblassent porter atteinte a son prestige.

Mais I'évolution humaine accomplissait, lentement, insensiblement, mais sGrement son travail de cri-
tique. La Divinité fut mise en doute, et, du coup, la légitimité de I'autorité, en tant qu’essence divine, sombra
sous la critique. Le résultat fut la chute de la royauté de droit divin, 'avenement au pouvoir de la classe
moyenne, la bourgeoisie.

Celle-ci, en s’installant au pouvoir, apportait, pour s’y consolider, une théorie nouvelle sur I'autorité. L'en-
tité-Dieu ayant perdu de son poids, on créa I'entité-nation, qui devait, par la suite, se transformer en I'enti-
té-société. La loi ne fut plus de volonté divine, mais volonté nationale. Pour donner a la force matérielle, dont
elle venait de s’emparer, la force morale sans laquelle il n’est pas de durée, la bourgeoisie invoqua la volonté
de tous, pour coerciser la volonté individuelle.

Le Parlement royal qui, lui aussi, avait toujours cherché a étendre ses prérogatives en empiétant sur
celles de l'autorité royale, était une machine excellente, toute trouvée, pour devenir le clergé de la nouvelle
religion. On I'épura, il fut plus étroitement rattaché a I'Etat; on rogna son indépendance. Payé par I'Etat,
recruté par I'Etat, il fut complétement asservi, mais, pour son crédit, il fallait sauver les apparences, et lui
donner un semblant de liberté: on décréta les magistrats inamovibles! Seulement, comme I'avancement
dépendait toujours du maitre, on juge de ce que pouvait valoir cette pseudo-indépendance.

Tant que I'on a cru a la légitimité de la loi des majorités, aux nécessités sociales primant les nécessités
individuelles, les lois que la bourgeoisie utilisa ou fit décréter, dans son intérét, furent subies par la masse.
Si 'on murmurait lorsqu’elles pesaient trop sur I'individu, on les excusait en invoquant l'intérét général, et
la «Volonté Nationale» remplaga avantageusement la «Volonté Divine» comme moyen de gouvernement.

La magistrature devint un pouvoir formidable; ce fut elle qui recueillit la succession de I'autorité de droit
divin décapitée sur la place de la Révolution; elle disposa, a son gré, de la vie et de la liberté des citoyens,
n'ayant a en rendre compte qu’a elle-méme. Les lettres de cachet de I'ancien régime furent avantageuses
ment remplacées par le «mandat d’amenery; avec cette différence que la lettre de cachet ne s’appliquait,
généralement, qu’aux personnes influentes, et que le «mandat d’amener» ne se décerne que contre la
plebe, que, moins on est influent, plus durement on en subit les effets. Le dernier des robins est devenu
I'égal des anciens potentats, sa signature apposée au bas d’'un imprimé suffit pour plonger, dans une cellule,
qui lui déplait, pour la durée qu'il lui plait.

La Révolution de 89 déplaca le pouvoir, mais se garda bien d’y porter atteinte. Ceux qui se trouvaient au
milieu furent placés dessus, mais ceux qui étaient dessous y restérent et la machine continua a les broyer
sans qu’ils pussent y apercevoir aucun changement, si ce n’est dans la forme et les formules.

-2/3 -



Ce serait, en effet, trop dire que d’avancer qu’il n’y eut aucun changement. Au lieu d'invoquer la volonté
royale et son bon plaisir, on parla «au nom du peuple». Pour les chatier, pour les plier a 'obéissance, on ne
les fit plus agenouiller devant le roi, devant le prétre, devant le seigneur, personnages bien tangibles, ce fut
devant des entités qu’'on les prosterna: «La Souveraineté Nationale!», «La Loi!» On fit croire aux individus
que leur bien-étre, leur sécurité, le bon ordre social dépendaient de I'abnégation de tous, de I'effacement
de l'individualité devant la volonté générale ou soi-disant telle, - et le peuple ignorant se courba devant ses
nouveaux maitres, comme il 'avait fait devant les anciens.

Mais, en travaillant a saper 'origine divine de I'autorité, la bourgeoisie lui avait porté un coup funeste. Du
jour ot 'on commenca a la discuter, I'obéissance fut plus apparente que réelle. Le respect de 'autorité était
atteint dans ses parties vitales. Le replatrage qu’en fit la bourgeoisie ne pouvait, bien longtemps, tromper
personne.

La physique enseigné que la chute des corps s’accélére au fur et a mesure qu’ils se rapprochent du centre
de la terre, la vitesse se multipliant par elle-méme. Il en est de méme des progrés de I'évolution humaine.
Plus un cerveau a de points de concordance de ses facultés internes avec des relations externes, plus il est
a méme d’en acquérir de nouvelles, et plus se fait vite cette adaptation de ses conquétes nouvelles. Il a fallu
des milliers d’années pour mettre bas I'autorité du sabre, I'autorité de droit divin qui s’étayaient 'une I'autre,
un siécle a suffi pour Iézarder I'autorité du nombre et de I'argyrocratie. A I'heure actuelle, elle n’est plus res-
pectée; ceux qui la détiennent n’y croient méme pas, la ceinture qu’elle a voulu mettre autour de l'individu
craque de toutes parts, ses dogmes s’effritent sous les mains de ceux qui veulent les analyser: a I'heure
actuelle, il n’y a plus que la force brutale qui la maintient, sa chute définitive n’est plus qu’'une question de
secondes dans la chronologie de I'évolution humaine.

C’est pourquoi le Figaro, en tant que défenseur des privilégiés, a tort de déclarer que la conscience indivi-
duelle est au-dessus des lois. Pour un partisan de la |égalité, il n’y a, il ne peut y avoir de lois injustes! La loi
est sacrée, la loi est juste, la loi est sage, par le fait qu’elle est la loi. C’est faire acte de révolte que vouloir la
discuter, c’est le commencement de 'insubordination. Tout ordre discuté n’est qu’a moitié exécuté; il n’y au-
rait plus aucune loi d’applicable du jour ou chaque individu voudrait la raisonner selon sa propre conception.

Il N’y a pas de loi qui, par le fait qu’elle est la loi, ne blesse quelqu’un dans son individualité, ses senti-
ments ou son autonomie. C’est demander plus qu’un acte de foi, de la part des individus qu’elle blesse, de
s’y plier, méme lorsqu’ils la reconnaissent injuste. C’est le Credo quia absurdum (¥ de saint Augustin. Les
faibles et timorés peuvent s’y plier, mais les forts et les dignes refuseront toujours de se plier docilement a
ce que leur raison réprouve.

C’est alors que I'on est forcé de faire intervenir toutes les forces sociales pour assurer la sanction des
lois, ce qui prouve que nous avons raison de dire que la loi n'est que la raison du plus fort, et ce qu’avoue
implicitement I'entrefilet du Figaro.

Jean GRAVE.

(*) «Je crois parce que c’est absurde». (Note A.M.).

-3/3 -



