
ENTRETIEN AVEC PIERRE CLASTRES
Auteur de la «Chronique des indiens Guayaki» et de «La société contre l’État».

Cet entretien, réalisé par «l’Anti-mythes» le 14 décembre 1974, est suivi d’un article
de Marcel GAUCHET, «Politique des sauvages».

-----

Question: Qu’est-ce que, pour toi, «l’anthropologie politique»? Comment te situes-tu dans la recherche 
ethnologique actuelle (notamment par rapport au structuralisme)?

Réponse: La question du structuralisme d’abord. Je ne suis pas structuraliste. Mais ce n’est pas que j’aie 
quoi que ce soit contre le structuralisme, c’est que je m’occupe, comme ethnologue, de champs qui ne relèvent 
pas d’une analyse structurale, à mon avis; ceux qui s’occupent de parenté, de mythologie, là apparemment 
ça marche, le structuralisme, et Lévi-Strauss l’a bien démontré que ce soit quand il a analysé les structures 
élémentaires de la parenté, ou les mythologiques. Moi je m’occupe, disons, en gros, d’anthropologie politique, 
la question de la cheff erie et du pouvoir, et là j’ai l’impression que ça ne fonctionne pas; ça relève d’un autre 
type d’analyse. Maintenant, ceci dit, il est très probable que si je prenais un corpus mythologique je serais 
forcément structuraliste parce que je ne vois pas très bien comment analyser un corpus mythologique d’une 
manière extra-structuraliste... ou alors faire des sottises, genre, la psychanalyse du mythe ou la marxisation du 
mythe - «Le mythe, c’est l’opium du sauvage» - mais ça, ce n’est pas sérieux.

 .
Question: Tu ne renvoies pas seulement à la société primitive; ton interrogation sur le pouvoir est interroga-

tion sur notre société. Qu’est-ce qui fonde ta démarche? Qu’est-ce qui justifi e le passage?

Question: Le passage, il est impliqué par défi nition. Je suis ethnologue, c’est à dire que je m’occupe des 
sociétés primitives, plus spécialement de celles d’Amérique du Sud ou j’ai fait tous mes travaux de terrain. Alors 
là, on part d’une distinction qui est interne à l’ethnologie, à l’anthropologie: les sociétés primitives, qu’est-ce que 
c’est? Ce sont les sociétés sans État. Forcément parler de sociétés sans État c’est nommer en même temps 
les autres, c’est à dire les sociétés à État. Où est le problème? De quelle manière il m’intéresse, et pourquoi 
j’essaie de réfl échir là-dessus? C’est que je me demande pourquoi les sociétés sans État sont des sociétés 
sans État et alors il me semble m’apercevoir que si les sociétés primitives sont des sociétés sans État c’est 
parce qu’elles sont des sociétés de refus de l’État, des sociétés contre l’État. L’absence de l’État dans les so-
ciétés primitives ce n’est pas un manque, ce n’est pas parce qu’elles sont l’enfance de l’humanité et qu’elles 
sont incomplètes, ou qu’elles ne sont pas assez grandes, qu’elles ne sont pas adultes, majeures, c’est bel et 
bien parce qu’elles refusent l’État au sens large, l’État défi ni comme dans sa fi gure minimale qui est la relation 
de pouvoir. Par là même parler des sociétés sans État ou des sociétés contre l’État, c’est parler des sociétés 
à État, forcément: le passage, il n’y en a même pas, ou il est d’avance possible; et la question qui s’enracine 
dans le passage, c’est: d’où sort l’État, quelle est l’origine de l’État? Mais c’est tout de même deux questions 
séparées: - comment les sociétés primitives font-elles pour ne pas avoir l’État? - d’où sort l’État?

Alors, «l’ethnologie politique»? Si on veut dire: «Est-ce que l’analyse de la question du pouvoir dans les 
sociétés primitives, dans les sociétés sans État, peut nourrir une réfl exion politique sur nos propres sociétés?», 
certainement, mais ce n’est pas nécessaire. Je peux très bien m’arrêter à des questions sinon académiques, 
du moins de pure anthropologie sociale: - comment la société primitive fonctionne-t-elle pour empêcher l’État?, 
- d’où sort l’État?

Je peux m’arrêter là, et rester purement et simplement ethnologue. D’ailleurs, en gros, c’est ce que je fais.
Mais il n’y a pas de doute qu’une réfl exion ou une recherche sur, en fi n de compte, l’origine de la division de 
la société, ou sur l’origine de l’inégalité, au sens où les sociétés primitives sont précisément des sociétés qui 
empêchent la diff érence hiérarchique, une telle réfl exion, une telle recherche peuvent nourrir une réfl exion sur 
ce qui se passe dans nos sociétés. Et, là, d’ailleurs très vite on rencontre la question du marxisme.

L’A -  (1) - n° 9 
mars 1975

(1) La revue «l’Anti-mythes» n’est pas l’antériorité du site «Antimythes.fr». Leurs buts respectifs ne sont aucunement com-
muns. Cette revue a eu une existence assez courte, dans les années soixante-dix. Je ne retiens que cette entrevue, qui fi t 
sans doute la notoriété de cette revue en son temps, laissant à tout un chacun le loisir de s’y attarder. En ce qui concerne 
l’entrevue avec Marcel GAUCHET: en ce temps-là il était marxiste à la mode de cette revue certainement; cette entrevue 
ne sera pas reproduite ici. (A.M.).

- 1/ -



Question: Est-ce que tu pourrais préciser? Quels sont tes rapports avec les ethnologues marxisants?

Réponse: Mes rapports avec ceux de mes collègues qui sont marxistes sont marqués par un désaccord 
au niveau de ce qu’on fait au niveau de ce qu’on écrit, pas forcément au niveau personnel. La plupart des 
marxistes sont orthodoxes, je dis la plupart parce qu’il y en a qui ne le sont pas, heureusement; mais ceux qui 
sont orthodoxes, ils s’en tiennent beaucoup plus à la lettre qu’à l’esprit. Alors la théorie de l’État, dans ce cens 
là, qu’est-ce que c’est? C’est la conception instrumentale de l’État, c’est-à-dire: l’État c’est l’instrument de la 
domination, de la classe dominante sur les autres; à la fois dans la logique et dans la chronologie, l’État vient 
après, une fois que la société est divisée en classes, qu’il y a des riches et des pauvres, des exploiteurs et des 
exploités; l’État c’est l’instrument des riches pour mieux exploiter et mystifi er les pauvres et les exploités. A 
partir de recherches et de réfl exion qui ne quittent pas le terrain de la société primitive, de la société sans État, 
il me semble que c’est le contraire, ce n’est pas la division en groupes sociaux opposés, ce n’est pas la divi-
sion en riches et pauvres, en exploiteurs et exploités, la première division, et celle qui fonde en fi n de compte 
toutes les autres, c’est la division entre ceux qui commandent et ceux qui obéissent, c’est à dire l’État, parce 
que fondamentalement c’est ça, c’est la division de la société entre ceux qui ont le pouvoir et ceux qui subissent 
le pouvoir. Une fois qu’il y a ça, c’est à dire la relation commandement/obéissance, c’est à dire un type ou un 
groupe de types qui commandent aux autres qui obéissent, tout est possible à ce moment-là; parce que celui 
qui commande, qui a le pouvoir, il a le pouvoir de faire faire ce qu’il veut aux autres; puisqu’il devient le pouvoir 
précisément, il peut leur dire: travaillez pour moi, et à ce moment là l’homme de pouvoir peut se transformer très 
facilement en exploiteur, c’est-à-dire en celui qui fait travailler les autres. Mais la question est, que quand on 
réfl échit sérieusement à la manière dont fonctionnent ces machines sociales que sont les sociétés primitives, 
on ne voit pas comment ces sociétés-là peuvent se diviser, je veux dire, peuvent se diviser en riches et pauvres.

On ne voit pas parce que tout fonctionne pour empêcher cela précisément. Par contre on voit beaucoup 
mieux, on comprend beaucoup mieux, enfi n plusieurs questions obscures se clarifi ent, à mon avis, si on pose 
d’abord l’antériorité de la relation de pouvoir. C’est pourquoi il me semble que pour y voir plus clair dans ces 
questions il faut carrément renverser la théorie marxiste de l’origine de l’État, - c’est un point, énorme et précis 
en même temps, - et il me semble que loin que l’État soit l’instrument de domination d’une classe, donc ce qui 
vient après une division antérieure de la société, c’est au contraire l’État, qui engendre les classes. Cela peut se 
démontrer à partir d’exemples de sociétés à État non-occidentales, je pense particulièrement à l’État inca dans 
les Andes. Mais on pourrait prendre aussi bien d’autres exemples parfaitement occidentaux, et puis même un 
exemple très contemporain: c’est l’U.R.S.S.

Naturellement je simplifi e, je ne suis pas russologue ni kremlinologue... mais enfi n si on regarde massive-
ment, vu d’un peu loin, mais pas de très loin: la révolution de 17, qu’est-ce qu’elle a fait ? Elle a supprimé les re-
lations de classe, tout simplement en supprimant une classe: les exploiteurs, les bourgeois, les grands proprié-
taires, l’aristocratie et l’appareil d’État qui marchait avec tout ce qui était la monarchie, ce qui fait qu’il n’est resté 
qu’une société dont on pourrait dire qu’elle n’était plus divisée puisque l’un des termes de la division avait été 
éliminé, il est resté une société non divisée et par là-dessus une machine étatique (le parti aidant) détenant le 
pouvoir au bénéfi ce du peuple travailleur, des ouvriers et des paysans. Bon. Qu’est-ce que c’est que l’U.R.S.S. 
actuelle? Sauf si on est militant du Parti communiste, auquel cas l’U.R.S.S. c’est le socialisme, c’est l’État des 
travailleurs, etc..., si on n’est pas dans la théologie et le catéchisme, si on n’est pas dans l’aveuglement et tout 
ce qu’on veut, l’U.R.S.S. qu’est-ce que c’est? C’est une société de classes, je ne vois pas pourquoi hésiter à 
utiliser ce vocabulaire, c’est une société de classes et une société de classes qui s’est constituée purement à 
partir de l’appareil d’État.

Il me semble qu’on voit bien là la généalogie des classes, c’est à dire des riches et des pauvres, des exploi-
teurs et des exploités, c’est-à-dire cette division là, cette division économique de la société à partir de l’exis-
tence de l’appareil d’État. L’État soviétique, centré sur le Parti communiste, a engendré une société de classes, 
une nouvelle bourgeoisie russe qui n’est certainement pas moins féroce que la plus féroce des bourgeoisies 
européennes au 19ème, par exemple. Ça me paraît sûr, et lorsque je dis cette chose qui a l’air surréaliste, à 
savoir que c’est l’État qui engendre les classes, on peut l’illustrer en prenant des exemples dans des mondes 
complètement diff érents de celui dans lequel on vit, à savoir les Incas ou l’U.R.S.S.

Or il est probable que des spécialistes, disons, de l’Égypte ancienne ou d’autres régions, ou d’autres cultures, 
des sociétés que Marx désignait sous le nom de despotisme asiatique ou d’autres sous le nom de civilisation 
hydraulique, je pense que les spécialistes de ces sociétés iraient, je suppose, dans le même sens que moi: 
ils montreraient comment, à partir de la division politique, s’engendre, d’ailleurs très facilement, la division 
économique, c’est-à-dire ceux qui obéissent deviennent en même temps les pauvres et les exploités, ceux qui 
commandent, les riches et les exploiteurs.

C’est parfaitement normal parce que détenir le pouvoir c’est pour l’exercer; un pouvoir qui ne s’exerce pas 
ce n’est pas un pouvoir; et l’exercice du pouvoir par quoi passe-t-il? par l’obligation qu’on fait aux autres de 
travailler pour soi même. Ce n’est pas du tout l’existence du travail aliéné qui engendre l’État mais je pense que 
c’est exactement le contraire: c’est à partir du pouvoir, de la détention du pouvoir que s’engendre le travail alié-

- 2/ -



né; le travail aliéné qu’est-ce que c’est? «Je travaille non pour moi, mais je travaille pour les autres», ou plutôt: 
«Je travaille un peu pour moi et beaucoup pour les autres». Celui qui a le pouvoir, il peut dire aux autres: «Vous 
allez travailler pour moi». Et alors apparait le travail aliéné! La première forme et la forme la plus universelle du 
travail aliéné étant l’obligation de payer le tribut.

Car si je dis: «C’est moi qui ai le pouvoir et c’est vous qui le subissez», il faut que je le prouve; et je le prouve 
en vous obligeant à payer le tribut, c’est-à-dire à détourner une partie de votre activité à mon profi t exclusif. De 
par là même, je ne suis pas seulement celui qui a le pouvoir, mais celui qui exploite les autres; et il n’y a pas 
de machine étatique sans cette institution qui s’appelle le tribut. Le premier acte de l’homme de pouvoir, c’est 
exiger tribut, paiement de tribut de ceux sur qui il exerce le pouvoir.

Alors, vous me direz: «Pourquoi obéissent-ils? Pourquoi payent-ils le tribut?». Ça, c’est la question de l’ori-
gine de l’État, justement. Je ne sais pas très bien, mais il y a dans la relation de pouvoir quelque chose qui n’est 
pas seulement de l’ordre de la violence. Ce serait trop facile, parce que ça résoudrait le problème tout de suite! 
Pourquoi y-a-t-il l’État? Parce qu’à un moment donné, ici ou là, un type ou un groupe de types disent: «Nous 
avons le pouvoir et vous allez obéir». Mais là, deux choses peuvent se passer: ou bien ceux qui entendent ce 
discours disent: «Oui, c’est vrai, vous avez le pouvoir et on va obéir», ou bien: «Non, non, vous n’avez pas 
le pouvoir, et la preuve, c’est qu’on ne va pas vous obéir», et ils pourront traiter les autres de fous, ou on va 
les tuer. Ou bien on obéit, ou bien on n’obéit pas; et il faut bien qu’il y ait eu cette reconnaissance du pouvoir, 
puisque l’État est apparu ici et là dans diverses sociétés.

En fait, la question de l’origine de cette relation de pouvoir, de l’origine de l’État, à mon avis, se dédouble, 
au sens où il y a une question du haut et une question du bas:

- la question du haut, c’est: qu’est-ce qui fait-que, quelque-part, à un moment donné, un type dise: «C’est 
moi le chef et vous allez m’obéir?». C’est la question du sommet de la pyramide; 

- la question du bas, de la base de la pyramide, c’est: pourquoi les gens acceptent-ils d’obéir, alors que ce 
n’est pas un type ou un groupe de types qui détient une force, une capacité de violence suffi  sante pour faire 
régner la terreur sur tout le monde. Donc il y a autre chose; cette acceptation de l’obéissance renvoie à autre 
chose.

Je ne sais pas trop ce que c’est; je suis un chercheur... donc je cherche. Mais tout ce qu’on peut dire pour le 
moment, il me semble, c’est que: 1- la question est pertinente, 2- la réponse n’est pas évidente.

Mais on ne peut pas faire l’économie de la question du bas, c’est-à-dire pourquoi les gens acceptent-ils 
d’obéir, si l’on veut réfl échir sérieusement à la question de l’origine de la relation de pouvoir, à la question de 
l’origine de l’État.

Question: C’était déjà là les deux questions que posait Rousseau au début du Contrat social, quand il disait: 
«Jamais un homme ne sera suffi  samment fort pour être toujours le plus fort», et pourtant il y a État; sur quoi 
fonder alors le pouvoir politique? J’ai eu l’impression, en lisant La Société contre l’État, qu’il y avait une analo-
gie entre ta démarche et celle de Rousseau, avec un point d’ancrage très signifi catif: la référence à des petites 
sociétés (je pense aux références de Rousseau à Genève, à la Corse, aux petites vallées suisses), une telle 
recherche débouchant sur la question de l’origine du pouvoir politique.

Réponse: Ce n’est pas une recherche. C’est ce que m’apprennent les sociétés primitives... Là, on se dé-
place un petit peu, mais en fait on est toujours dans le même champ. A quelle condition une société peut-elle 
être sans État? Une des conditions est que la société soit petite. Par ce biais là, je rejoins ce que tu viens de dire 
à propos de Rousseau. C’est vrai, les sociétés primitives ont ceci en commun qu’elles sont petites, je veux dire 
démographiquement, territorialement; et ça, c’est une condition fondamentale pour qu’il n’y ait pas apparition 
d’un pouvoir séparé dans ces sociétés. A ce point-de-vue là, on pourrait opposer terme à terme les sociétés 
primitives sans État et les sociétés à État: les sociétés primitives sont du côté du petit, du limité, du réduit, de la 
scission permanente, du côté du multiple, tandis que les sociétés à État sont exactement du côté du contraire; 
elles sont du côté de la croissance, du côté, de l’intégration, du côté de l’unifi cation, du côté de l’un. Les socié-
tés primitives, ce sont des sociétés du multiple; les sociétés non-primitives, à État, ce sont des sociétés de l’un. 
L’État, c’est le triomphe de l’un.

Tu viens d’évoquer Rousseau; on pourrait en évoquer un autre, qui s’est posé la question fondamentale, 
celle que je posais il y a un instant, à savoir ce que j’appelais la question du bas; pourquoi les gens obéissent-
ils, alors qu’ils sont infi niment plus forts et plus nombreux que celui qui commande? C’est une question mys-
térieuse, en tous cas pertinente, et celui qui se l’est posée, il y a très longtemps et avec une netteté parfaite, 
c’était La Boétie dans le «Discours sur la servitude volontaire». C’est une vieille question, mais ce n’est pas 
parce que c’est une vieille question qu’elle est dépassée.

Je ne pense pas qu’elle est du tout dépassée; au contraire il est temps de revenir à cette question là, c’est-
à-dire, sortir un peu du marécage «marxiste», qui rabat l’être de la société sur, parlons massivement, l’écono-
mique, alors que peut-être il est plutôt dans le politique.

A suivre.

- 3/ -




