LIBRE (*) -n° 3
1978

LES MARXISTES
ET LEUR ANTHROPOLOGIE

Ce n’est pas que ce soit trés amusant, mais il faut réfléchir un peu a I'anthropologie marxiste, a ses causes
et a ses effets, a ses avantages et a ses inconvénients. Car si, d’'une part, I'ethno-marxisme constitue un cou-
rant encore puissant des sciences humaines, I'ethnologie des marxistes est, d’autre part, d’'une nullité absolue,
ou plutdt radicale: elle est nulle a la racine. Et c’est pourquoi il n’est pas nécessaire d’entrer dans le détail des
ceuvres: on peut sans difficulté prendre en bloc 'abondante production des ethno-marxistes, comme un bloc
homogéne égal a zéro. Il convient donc de s’interroger sur ce néant qui déborde d’étre (on verra de quel étre |l
s’agit), sur cette conjonction entre discours marxiste et société primitive.

Quelques repéres historiques, au préalable. L'anthropologie frangaise s’est développée, depuis vingt-ans,
grace a la promotion institutionnelle des sciences sociales (création de nombreux enseignements d’ethnologie
dans les Universités et au C.N.R.S.), mais aussi dans le sillage d’'une entreprise trés considérable par son
originalité, celle de Lévi-Strauss. Aussi I'ethnologie s’est-elle déployée, jusqu’a une date récente, sous le signe
principalement du structuralisme. Mais, il y a environ une dizaine d’années, s’est produit un renversement de
tendance: le marxisme (ce qu’ils appellent le marxisme) s’est peu a peu imposé comme ligne importante de
la recherche anthropologique, reconnue par de nombreux chercheurs non-marxistes comme discours légitime
et respectable sur les sociétés qu’étudient les ethnologues. Le discours structuraliste a ainsi cédé le pas au
discours marxiste, comme discours dominant de I'anthropologie.

Pour quelles raisons? Invoquer, chez tel ou tel marxiste, un talent supérieur a celui de Lévi-Strauss par
exemple, déclencherait I'hilarité générale. Si les marxistes brillent, ce n’est pas par le talent, car ils en sont
fort dépourvus, par définition pourrait-on dire: la machine marxiste ne fonctionnerait précisément pas si ses
mécaniciens avaient le moindre talent, ainsi qu’il apparaitra. Attribuer d’autre part, comme on le fait souvent,
la régression du structuralisme a la versatilité de la mode, parait tout a fait superficiel. Dans la mesure ou le
discours structuraliste véhicule une pensée forte (une pensée), il est trans-conjoncturel et indifférent a la mode:
un discours vide est vite oublié. On verra d’ici quelque temps ce qu'il en reste. Bien entendu, on ne peut davan-
tage rapporter a la mode la progression du marxisme en ethnologie. Celui-ci était prét, d’avance, a combler une
énorme lacune du discours structuraliste (en réalité, le marxisme ne comble rien du tout, comme je vais tenter
de le montrer). Quelle est cette lacune ou s’enracine I'échec du structuralisme? C’est que ce discours majeur
de l'anthropologie sociale ne parle pas de la société. Ce qui est évacué, effacé du discours structuraliste (pour
I'essentiel, celui de Lévi-Strauss: car, hors quelques disciples plus ou moins habiles capables, au mieux, de
faire du sous-Lévi-Strauss, qui sont les structuralistes?), ce dont un tel discours ne peut pas parler, parce qu’il
n’est pas fait pour cela, c’est de la société primitive concréte, de son mode de fonctionnement, de sa dyna-
mique interne, de son économie et de sa politique.

Mais tout de méme, dira-t-on, la parenté, les mythes, ¢a compte? Certainement. A I'exception de certains
marxistes, tout le monde s’accorde a reconnaitre I'importance décisive du travail de Lévi-Strauss sur Les Struc-
tures Elémentaires de la Parenté. Ce livre d’ailleurs a suscité, chez les ethnologues, une formidable inflation
d’études de parenté: ils sont intarissables sur le frére de la mére ou la fille de la sceur. A se demander s'ils sont
capables de parler d’autre chose. Mais posons une fois pour toutes la vraie question: le discours sur la parenté

(*) La revue «Libre» a été publiée de 1977 a 1980. Elle portait le sous-titre: «Politique, anthropologie, philosophie». (Note
AM.).

(**) Ces pages ont été rédigées par Pierre Clastres quelques jours avant sa mort. Il n’a pu en assurer lui-méme la transcription
et la révision. D’ou quelques problémes de déchiffrement du manuscrit. Les mots douteux sont placés entre crochets. Les
mots ou expressions illisibles ont été laissés en blanc. (Note de la rédaction de «Libre»).

-1/6 -



est-il un discours sur la société? La connaissance du systéme de parenté de telle tribu nous renseigne-t-elle
sur sa vie sociale? Nullement: lorsqu’on a bien dépiauté un systéme de parenté, on n’est guére avancé dans la
connaissance de la société qui le met en ceuvre, on se trouve encore sur le seuil. Le corps social primitif ne se
rabat pas sur les liens du sang et de I'alliance, il n’est pas seulement une machine a fabriquer des relations de
parenté. Parenté n’est pas société: est-ce a dire que les relations de parenté soient secondaires dans le tissu
social primitif? Bien au contraire: elles sont fondamentales. En d’autres termes, la société primitive, moins que
toute autre, ne peut se penser sans les relations de parenté, et cependant I'étude de la parenté (telle en tout
cas qu’elle fut menée jusqu’a présent) n’apprend rien sur I'étre social primitif. A quoi servent les relations de pa-
renté dans les sociétés primitives? Le structuralisme ne peut fournir qu’'une seule réponse, massive: a codifier
la prohibition de l'inceste. Cette fonction de la parenté explique que les hommes ne soient pas des animaux,
et rien de plus: elle n’explique pas comment 'lhomme primitif est un homme particulier, différent des autres,
comment la société primitive est irréductible aux autres. Et pourtant les liens de parenté remplissent une fonc-
tion déterminée, immanente a la société primitive comme telle, c’est-a-dire comme société indivisée constituée
d’égaux: parenté, société, égalité, méme combat. Mais c’est une autre histoire, dont on parlera une autre fois.

C’est sur le terrain de la mythologie que se situe I'autre grande réussite de Lévi-Strauss. L’'analyse des
mythes a provoqué moins de vocations que celle de la parenté: entre autres, parce que c’est plus difficile et
que personne sans doute ne parviendrait a faire aussi bien que le maitre. A quelle condition son analyse peut-
elle se déployer? A condition que les mythes constituent un systeme homogene, a condition que les mythes
«se pensent entre eux», comme le dit Lévi-Strauss lui-méme. Les mythes ont donc rapport les uns avec les
autres, ils sont pensables. Fort bien. Mais le mythe (tel mythe particulier) se borne-t-il a penser ses voisins pour
que le mythologue puisse les penser tous ensemble? Slrement pas. Ici encore, la conception structuraliste
abolit, d’'une maniére particulierement claire, le rapport au social: c’est la relation des mythes entre eux qui
est d’'emblée privilégiée, par élision du lieu de production et d’'invention du mythe, la société. Que les mythes
se pensent entre eux, que leur structure soit analysable, c’est certain, Lévi-Strauss en apporte brillamment la
preuve; mais c’est en un sens secondaire: car ils pensent d’abord la société qui se pense en eux, et |la réside
leur fonction. Les mythes constituent le discours de la société primitive sur elle-méme, ils enveloppent une
dimension socio-politique que I'analyse structurale évite, naturellement, de prendre en compte, sous peine
de tomber en panne. Le structuralisme n’est opératoire qu’a condition de couper les mythes de la société, de
les saisir, éthérés, flottant a bonne distance de leur espace d’origine. Et c’est bien pourquoi il n’y est presque
jamais question de ce qui pourtant s'impose comme expérience privilégiée de la vie sociale primitive: a savoir
le rite. Quoi de plus collectif, en effet, de plus social qu’un rituel? Le rite c’est la médiation religieuse entre le
mythe et la société: mais, pour I'analyse structurale, la difficulté provient de ce que les rites ne se pensent pas
entre eux. Impossible de les penser. Exit donc le rite et, avec lui, la société.

Que I'on aborde le structuralisme par sa cime (I'ceuvre de Lévi-Strauss), que I'on considére cette cime selon
ses deux versants majeurs (analyse de la parenté; analyse des mythes), un constat s'impose, le constat d’une
absence: ce discours élégant, souvent trés riche, ne parle pas de la société. Il en est du structuralisme comme
d’une théologie sans dieu: c’est une sociologie sans société.

Conjuguée a la montée en puissance des sciences humaines se fit donc jour une forte - et Iégitime - de-
mande chez des chercheurs et des étudiants: nous voulons parler de la société, parlez-nous de la société!
C’est alors que change la scéne. Au gracieux menuet des structuralistes, poliment congédiés, succede un nou-
veau ballet, celui des marxistes (ainsi qu’ils se nomment eux-mémes): ils dansent, eux, une robuste bourrée et,
de leurs gros sabots cloutés, frappent avec rudesse le sol de la recherche. Pour diverses raisons (politiques et
non scientifiques) le public, nombreux, applaudit. C’est qu’en effet, le marxisme, comme théorie de la société et
de l'histoire, est par nature habilité a étendre son discours au champ de la société primitive. Mieux: la logique
de la doctrine marxiste la contraint a ne négliger aucun type de société, il est dans sa nature de dire le vrai a
propos de toutes les formations sociales qui jalonnent I'histoire. Et c’est pourquoi il y a, immanent au discours
marxiste global, un discours tout prét d’avance a étre tenu sur la société primitive.

Les ethnologues marxistes constituent une phalange obscure mais nombreuse. C’est en vain que I'on
cherche, en ce corps discipling, une individualité marquante, un esprit original: tous dévots de la méme doc-
trine, ils professent la méme croyance et psalmodient le méme credo; chacun veillant a ce que son voisin res-
pecte dans I'orthodoxie la lettre des cantiques qu’entonne ce choeur peu angélique. Des tendances pourtant s’y
affrontent, m’objectera-t-on, et durement. En effet: chacun d’entre eux passe son temps a traiter 'autre d’impos-
teur pseudo-marxiste, chacun revendique comme sienne la bonne interprétation du Dogme. Il ne m’appartient
pas, naturellement, de décerner a qui de droit le brevet de marxiste authentique (qu’ils se débrouillent entre
eux). Mais je puis en revanche (ce n’est pas un plaisir, c’est du devoir) essayer de montrer que leurs querelles
de sectes agitent la méme paroisse et que le marxisme de I'un ne vaut pas plus cher que celui de I'autre.

- 2/6 -



Soit par exemple Meillassoux. Il serait, dit-on, une des tétes pensantes (pensantes!) de I'anthropologie
marxiste. En ce cas précis, des efforts pénibles me sont épargnés, grace a I'analyse détaillée qu’A. Adler a
consacrée a un ouvrage récent de cet auteur (1). Que le lecteur se reporte donc au dit ouvrage et a sa critique:
le travail d’Adler est sérieux, serré, plus qu’attentif (Adler, comme Meillassoux - ou plutét pas comme lui - est, en
effet, spécialiste de I'Afrique). Le penseur marxiste devrait étre fier d’avoir affaire a un lecteur aussi conscien-
cieux, lui témoigner sa reconnaissance: or, il n’en est rien. Aux objections trés raisonnables d’Adler (qui détruit,
comme on peut s’y attendre, I'entreprise de I'auteur), Meillassoux oppose une réponse (2) qu’on peut résumer
sans difficulté: ceux qui ne sont pas d’accord avec I'anthropologie marxiste sont des partisans de Pinochet.
Cékomcga. C’est sommaire, mais clair. Foin de nuances, lorsqu’on est protecteur sourcilleux de la doctrine. Il
est une sorte d’intégriste, il y a du Monseigneur Lefebvre dans cet homme-la: méme fanatisme borné, méme
allergie incurable au doute. De ce bois-la, on fait des guignols inoffensifs. Mais lorsque guignol est au pouvair,
il devient inquiétant et se nomme par exemple Vichinsky: au goulag, les incroyants! On vous y apprendra a
mettre en doute que les rapports de production dominent la vie sociale primitive.

Meillassoux cependant n’est pas tout seul, et il serait injuste pour les autres de laisser croire qu’il détient le
monopole du marxisme anthropologique. Il convient, dans un souci d’équité, de faire a ses colléegues la place
qui leur revient.

Soit par exemple Godelier. Il s’est acquis une considérable réputation (dans le bas de la rue de Tournon) de
penseur marxiste. Son marxisme attire I'attention, car il parait moins rugueux, plus cecuménique que celui de
Meillassoux. Il y a du radical-socialiste chez cet homme-la (rouge en dehors, blanc en dedans). Ce serait donc
un opportuniste? Fi donc. C’est un athléte de la pensée: il a entrepris de faire la synthése entre structuralisme
et marxisme. |l faut le voir sautiller de Marx a Lévi-Strauss. (Sautiller! comme s’il s’agissait d’un oisillon! Ce sont
les embardées d’un éléphant).

Feuilletons son dernier ouvrage (3) et notamment la préface a la seconde édition: occupation qui, soit dit en
passant, procure peu de plaisir. Le style, en effet, c’est 'homme, et celui-ci n’est pas exactement proustien. (On
voit bien que ce gargon ne guigne pas I’Académie frangaise). Bref. La conclusion a cette préface est quelque
peu embrouillée. Godelier explique, en effet, que Lefort et moi-méme posons la question de I'origine de I'Etat
dans notre travail sur La Boétie (ce n’est pas du tout de cela qu’il s’agit), que Deleuze et Guattari y avaient déja
répondu dans I’Anti-CEdipe, mais que leurs propos «étaient probablement inspirés de Clastres» (note 3, p.25).
Allez comprendre. Godelier en tout cas est honnéte: il reconnait qu’il ne comprend rien de ce qu'il lit (il émaille
ses citations de points d’exclamation et d’interrogation). Godelier n’aime pas la catégorie de désir, qui le lui rend
bien d’ailleurs. Je perdrais mon temps, parce qu’il ne comprendrait pas, a tenter de lui expliquer que ce que
Lefort et moi identifions sous ce terme n’a pas grand-chose a voir avec 'usage qu’en font Deleuze et Guattari.
Passons. De toute maniére ces idées-la lui sont suspectes car la bourgeoisie les applaudit, et il fait tout ce qu’il
faut «pour que la bourgeoisie reste la seule a les applaudir».

Godelier, lui, est applaudi par le prolétariat. A ses fiers propos, quelles ovations de Billancourt! Il y a, recon-
naissons-le, quelque chose d’émouvant (et d’inattendu) en cette rupture ascétique: il renonce a I'Université
de la bourgeoisie, a ses pompes et a ses carriéres, a ses ceuvres et a ses promotions. C’est le saint Paul
des sciences humaines. Amen. Mais, tout de méme, s’impatiente le lecteur, ce lourdaud ne profére pas que
des niaiseries? Il doit bien avoir une idée de temps a autre! C’est trés difficile a trouver, les idées de Godelier,
dans cette accablante rhétorique marxiste. Si 'on met a part les citations de Marx, et les banalités dont tout
un chacun peut se rendre coupable, dans les moments de relachement, il ne reste pas grand-chose. Admet-
tons cependant que dans I'avant-propos a la premiére édition, et la préface a la seconde, notre pachyderme
a fourni un effort considérable (ce n’est pas la bonne volonté qui lui manque). S’embarquant pour un véritable
«périple», comme il dit lui-méme, ce hardi navigateur a franchi des océans de concepts. Qu’a-t-il découvert?
Par exemple que les représentations des sociétés primitives (religions, mythes, etc...) appartiennent au champ
de I'idéologie. Or, il convient ici d’étre marxiste (a la différence de Godelier), c’est-a-dire fideéle au texte de Marx:
gu’est-ce, en effet, pour ce dernier que I'idéologie? C’est le discours que tient sur elle-méme une société divi-
sée, structurée autour du conflit social. Ce discours a pour mission de masquer la division et le conflit, de don-
ner 'apparence de ’homogénéité sociale. En un mot, I'idéologie c’est le mensonge. Pour qu’il y ait idéologie, il
faut au moins qu'il y ait division sociale. Godelier I'ignore; comment alors saurait-il que I'idéologie, au sens ou

(1) C. Meillassoux, Femmes, Greniers et Capitaux, Paris, Maspero, 1976. - A. Adler, L'ethnologie marxiste :vers un nouvel
obscurantisme?. L’homme, XVI (4), 118-128.

(2) C. Meillassoux, Sur deux critiques de “Femmes, Greniers et Capitaux” ou Fahrenheit 450,5. L’Homme, XVII (1), 123-128.

(3) M. Godelier, Horizon, trajets marxistes en Anthropologie, 2™ éd., Paris, Maspero, 1977.

- 3/6 -



Marx en parle, est un phénomene moderne, apparu au 16°™ siécle, contemporain justement de la naissance
de I'Etat moderne, démocratique? Ce n’est pas le savoir historique qui encombre la téte de Godelier: aussi,
pour lui, la religion, le mythe, c’est de I'idéologie. Il pense sans doute que les idées, c’est de I'idéologie. Il croit
que tout le monde est comme lui. Ce n’est pas dans la société primitive que la religion c’est de 'idéologie, mais
dans la téte de Godelier: pour lui a coup sir sa religion c’est son idéologie marxiste. Qu’est-ce que signifie de
parler d’idéologie a propos de sociétés primitives, c’est-a-dire de sociétés indivisées, de sociétés sans classes?
Puisque par nature elles excluent la possibilité d’'un tel discours? Ca signifie d’abord que Godelier en prend a
son aise avec Marx, ensuite qu’il ne comprend rien a ce qu’est une société primitive. Ni marxiste, ni ethnologue!
Un coup de maitre!

En bonne logique, sa conception «idéologique» de la religion primitive devrait le conduire a déterminer le
mythe comme opium du sauvage. Ne le bousculons pas, il fait ce qu’il peut, il le dira une autre fois. Mais, si
sa logique est nulle, son vocabulaire est pauvre. Ce vigoureux montagnard s’en va en effet patauger dans les
Andes (p.21-22). Et |a que découvre-t-il? Que la relation entre la caste dominante des Incas et la paysannerie
dominée constituait un échange inégal (c’est lui qui souligne, par-dessus le marché). Ou est-il allé pécher ¢a?
Ainsi, entre le Maitre et le Sujet, il y a un échange inégal? Et sans doute aussi entre le capitaliste et 'ouvrier?
Ca ne s’appelle pas le corporatisme ¢a? Godelier-Salazar, méme combat? Qui I'et cru! Enrichissons donc le
vocabulaire de Godelier: 'échange inégal, ¢a s’appelle plus simplement le vol ou, en termes marxistes, I'ex-
ploitation. Voila ce qu’il en colte, lorsqu’on veut étre a la fois structuraliste (échange et réciprocité) et marxiste
(inégalité); on n’est rien du tout. Godelier tente ici de plaquer la catégorie d’échange (qui ne vaut que pour les
sociétés primitives, c’est-a-dire les sociétés d’Egaux) sur les sociétés divisées, en classes, c’est-a-dire structu-
rées sur I'inégalité: (il mélange tout et écrit des bétises - réactionnaires, bien sar), tantét il fourre la religion dans
l'idéologie, tantdt 'échange dans I'inégalité.

Tout est, chez lui, a 'avenant. S’intéresse-t-il, par exemple, aux sociétés australiennes? Il s’apercoit, plein
de finesse comme d’habitude, que la «les rapports de parenté étaient également des rapports de production,
constituaient la structure économique» (p.9 ; c’est toujours lui qui souligne). Halte-la, la production est Ia! Cette
proposition n’a rigoureusement aucun contenu. Ou bien, en effet, elle signifie que lesdits rapports de production
s’établissent entre parents: et avec qui veut-il qu’ils s’établissent? Avec les ennemis peut-étre? Hors la guerre,
tous les rapports sociaux s’établissent entre parents, bien entendu. N'importe quel ethnologue débutant sait
tout cela. Banalité sans intérét, par conséquent. Mais ce n’est pas cela qu’il veut nous dire, le marxiste Godelier.
A coups de pied, il veut faire entrer dans la société primitive (ou elles n’ont que faire) les catégories marxistes
de rapports de production, de forces productives, de développement des forces productives - ce pénible lan-
gage de bois qu’ils ont sans cesse a la bouche - tout en se cramponnant au structuralisme: société primitive =
rapports de parenté = rapports de production. Cékomga.

Quelques breves remarques la-dessus. D’abord sur la catégorie de production. Plus compétents et attentifs
aux faits que Godelier (ce n’est pas difficile), des spécialistes de I'économie primitive, tels Marshall Sahlins
aux Etats-Unis ou Jacques Lizot ici qui s’occupent d’ethnologie et non de catéchisme, ont établi que la société
primitive fonctionne précisément comme machine d’anti-production; que le mode de production domestique
opeére toujours au-dessous de ses possibilités; qu'il 'y a pas de rapports de production parce qu’il n’y a pas
de production, car celle-ci est le dernier souci de la société primitive (cf. préface a M. Sahlins). Naturellement,
Godelier (dont on voit bien ici que son marxisme est exactement du méme tabac que celui de son concurrent
Meillassoux: ils sont bien les Marx Brothers) ne peut renoncer a la Sainte Production: sinon il ferait faillite, il
serait au chdmage. Godelier ceci dit ne manque pas de santé: voila un bonhomme qui, avec la bonhomie d’'un
bulldozer, écrase les faits ethnographiques sous la doctrine qui le fait vivre et qui a le culot, en prime, de repro-
cher aux autres «un mépris total pour tous les faits qui les contredisent» (p. 24). |l sait de quoi il parle, le gaillard.

Sur la parenté enfin. Bien que structuraliste, un marxiste ne peut comprendre ce que sont les relations de
parenté. A quoi sert un systéeme de parenté? Ca sert, éleve Godelier, a fabriquer des parents. Mais a quoi sert
un parent? SGrement pas a produire quoi que ce soit. Ca sert, jusqu’a nouvel ordre, a porter justement le nom
de parent. C’est cela la principale fonction sociologique de la parenté dans la société primitive (et non a instituer
la prohibition de I'inceste). Je pourrais sans doute étre plus clair. Je m’en tiendrai, pour I'instant (car un peu de
suspens produit les meilleurs effets), a dire que la fonction de nomination, inscrite dans la parenté, détermine
tout I'étre socio-politique de la société primitive. C’est la que réside le nceud entre parenté et société. On le
dénouera une autre fois. Si Godelier parvient a en dire un peu plus, on lui offrira un abonnement gratuit a Libre.

Cette préface de Godelier est un bouquet: les fleurs les plus exquises le composent. Travail d’artiste. Cueil-
lons une ultime citation: «Car - et beaucoup l'ignorent - il a existé et existe encore de nombreuses sociétés
divisées en ordres ou en castes ou en classes, en exploitants et exploités, et qui pourtant ne connaissent pas

- 4/6 -



I’Etat». Pourquoi ne nous dit-il pas, d’abord, car la précision est d’importance, a quelles sociétés il fait allusion?
Cachottier. Pour le reste il veut dire, en clair, que I'on peut penser la division sociale sans I'Etat, que la division
en dominants et dominés n’implique pas pour autant I'Etat. Qu'est-ce que ¢a peut bien étre, I'Etat, pour Go-
delier? Strement des ministéres, 'Elysée, la Maison Blanche, le Kremlin. C’est sympathique, cette innocence
de provincial dans la capitale; décidément / like it. Mais tréve d’effusions. Godelier oublie une seule chose, la
principale (que les marxistes lorsqu'ils contrélent I'appareil d’Etat se gardent bien d’oublier): & savoir que I'Etat
c’est I'exercice du pouvoir politique. On ne peut pas penser le pouvoir sans I'Etat et I'Etat sans le pouvoir. En
d’autres termes: la ou I'on repére un exercice effectif du pouvoir par une partie de la société sur le reste on se
trouve confronté a une société divisée, c’est-a-dire une société a Etat (méme sila[ ? ] du Despote n’est pas trés
grande). La division sociale en dominants et dominés est, de part en part, politique, elle répartit les hommes en
Maitres du pouvoir et Sujets du pouvoir. Que I'économie, le tribut, la dette, le travail aliéné apparaissent comme
signes et effets de la division politique selon I'axe du pouvaoir, je I'ai assez montre ailleurs (et Godelier n’est pas
le dernier a en faire son profit, p.22 par exemple, mais sans me citer, le canaillou... Comme disait Kant, ily en a
qui n"aiment pas payer leur dette). La société primitive est indivisée parce qu’elle ne comporte pas d’organe sé-
paré du pouvoir politique. La division sociale passe d’abord par la séparation entre la société et 'organe [ ? ] du
pouvoir. Donc, toute société non primitive (c’est-a-dire divisée) comporte, plus ou moins développée, la figure
de I'Etat. La ou il y a des maitres, la ou il y a des sujets qui leur payent tribut, 1a ou il y a de la dette, il y a du
pouvoir, il y a de I'Etat. Bien entendu, entre la figure minimale de I'Etat telle que I'incarnaient certaines royautés
polynésiennes, africaines ou autres, et les formes plus étatiques de I'Etat (liées, péle-méle, a la démographie,
au phénomeéne urbain, a la division du travail, a I'écriture, etc...), il existe de considérables degrés dans I'inten-
sité du pouvoir exerce, dans l'intensité de 'oppression subie, le degré ultime étant atteint par le type de pouvoir
que mettent en place fascistes et communistes: 1a le pouvoir de I'Etat est total, 'oppression absolue. Mais il
demeure, irréductible, ce point central: de méme que I'on ne peut penser la société indivisée, sans I'absence
de I'Etat, de méme on ne peut penser la société divisée sans la présence de I'Etat. Et réfléchir sur 'origine de
l'inégalité, de la division sociale, des classes, de la domination, c’est réfléchir dans le champ de la politique, du
pouvoir, de I'Etat et non dans le champ de I'économie, de la production, etc... L'’économie s’engendre & partir
du politique, les rapports de production viennent des rapports de pouvoir, 'Etat engendre les classes.

Et abordons maintenant, une fois savouré le spectacle de ces pitreries, la question importante : qu’en est-il
du discours marxiste en anthropologie? Je parlais, en inaugurant ce texte, de la nullité radicale de I'ethnologie
marxiste (lisez, lecteurs, les ceuvres de Meillassoux, Godelier et compagnie: c’est édifiant). Radicale, c’est-a-
dire au départ. Pourquoi? parce qu’un tel discours n’est pas un discours scientifique (c’est-a-dire soucieux de
vérité), mais un discours purement idéologique (c’est-a-dire soucieux d’efficacité politique). Il convient, pour y
voir clair, de distinguer d’abord entre la pensée de Marx et le marxisme.

Marx fut avec Bakounine le premier critique du marxisme. La pensée de Marx, c’est un grandiose essai (par-
fois réussi, parfois raté) de penser la société de son temps (le capitalisme occidental) et I'histoire qui I'avait mise
a jour. Le marxisme contemporain, c’est une idéologie au service d’une politique. De sorte que les marxistes
n’ont rien a voir avec Marx. Et ils sont les premiers a le reconnaitre. Godelier et Meillassoux ne se traitent-ils
pas d’'imposteurs pseudo-marxistes? C’est tout a fait vrai, je suis d’accord avec eux, ils ont 'un et I'autre raison.
Effrontément, ils se réfugient dans la barbe de Marx pour mieux fourguer leur marchandise. Beau cas de publi-
cité mensongeére. Mais il faudra plus d’un [ ? ] pour déshonorer un Marx.

Le marxisme post-marxien, outre qu’il devenait une idéologie dominante du mouvement ouvrier, est devenu
'ennemi principal du mouvement ouvrier, s’est constitué comme la forme la plus arrogante de ce que le 19
siecle a produit de plus béte: le scientisme. En d’autres termes, le marxisme contemporain s’auto-institue
comme le discours scientifique sur I'histoire et la société, comme le discours qui énonce les lois du mouve-
ment historique, les lois de transformation des sociétés qui s’engendrent les unes a partir des autres. Donc le
marxisme peut parler de tout type de société puisque d’avance, il en connait le principe de fonctionnement.
Mais il y a plus: le marxisme doit parler de tout type de société possible ou réelle, car 'universalité des lois qu'il
découvre ne peut souffrir aucune exception. Sinon, c’est la doctrine qui d’un bloc s’écroule. Par conséquent,
afin de maintenir non seulement la cohérence, mais I'existence méme de ce discours, il est impératif pour les
marxistes de formuler la conception marxiste de la société primitive, de constituer une anthropologie marxiste.
A défaut de quoi il n’y aurait pas de théorie marxiste de I'histoire, mais seulement I'analyse d’'une société parti-
culiére (le capitalisme du 19°™ siécle) élaborée par un nommé Marx.

Mais voila les marxistes pris au piege de leur marxisme. lls n’ont, en effet, pas le choix: il leur faut soumettre
les faits sociaux primitifs aux mémes régles de fonctionnement et de transformation qui régissent les autres
formations sociales. Il ne saurait étre question ici de deux poids et deux mesures: s'il y a des lois de I'histoire,
elles doivent étre aussi légales au départ de I'histoire (la société primitive) que dans la suite de son cours.

- 5/6 -



Donc un seul poids, une seule mesure. Quelle est la mesure marxiste des faits sociaux? C’est I'économie (4).
Le marxisme est un économisme, il rabat le corps social sur I'infrastructure économique, le social c’est I'écono-
mique. Et c’est pourquoi les anthropologues marxistes, bien obligés, plaquent sur le corps social primitif ce qui,
pensent-ils, fonctionne ailleurs: les catégories de production, de rapports de production, de développement des
forces productives, d’exploitation, etc... Au forceps, comme dit Adler. Et c’est ainsi que les ainés exploitent les
cadets (Meillassoux), que les rapports de parenté sont des rapports de production (Godelier).

Ne revenons pas sur ce sottisier. Eclairons plutét I'obscurantisme militant des anthropologues marxistes.
Sans vergogne ils trafiquent les faits, les piétinent et les triturent jusqu’a n’en laisser plus rien subsister. A la ré-
alité des faits sociaux, ils substituent I'idéologie de leur discours. Meillassoux, Godelier et consorts, qui sont-ils?
Ce sont des Lyssenko des sciences humaines. Jusqu’ou va leur frénésie idéologique, leur volonté de saccage
de I'ethnologie: jusqu’au bout, c’est-a-dire jusqu’a la suppression pure et simple de la société primitive, comme
société spécifique, comme étre social indépendant. Dans la logique du discours marxiste, la société primitive
ne peut tout simplement pas exister, elle n’a pas droit a I'existence autonome, son étre ne se détermine qu’en
fonction de ce qui viendra bien apres elle, de ce qui est son futur obligé. Pour les marxistes, les sociétés primi-
tives ne sont, proclament-ils doctement, que des sociétés précapitalistes. Voila donc le mode d’organisation de
la sociéeté qui fut celui de toute 'humanité pendant des dizaines de millénaires, mais pour les marxistes, [ ? ].
Pour eux, la société primitive n’existe que dans la mesure ou on la rabat sur cette figure de la société apparue
a la fin du 18°me siécle, le capitalisme. Avant cela, rien ne compte: tout est pré-capitaliste. lls ne se compliquent
pas 'existence, les bougres. Ca doit étre reposant d’étre marxiste. Tout s’explique a partir du capitalisme car ils
possedent, eux, la bonne doctrine, la clef qui ouvre la société capitaliste et donc toutes les formations sociales
historiques. Résultat: pour le marxisme en général, ce qui [mesure] la société, c’est I'économie, et pour les eth-
no-marxistes qui vont encore plus loin, ce qui mesure la société primitive, c’est la société capitaliste. Cékomga.
Mais ceux qui ne reculent pas devant un peu de fatigue posent la question a la maniére de Montaigne ou de La
Boétie ou de Rousseau et jugent de ce qui est venu apres par rapport a ce qu’il y avait avant : qu’en est-il des
sociétés post-primitives? Pourquoi apparurent 'inégalité, la division sociale, le pouvoir séparé, I'Etat?

Mais, se demandera-t-on, comment ¢a peut fonctionner, une affaire aussi louche? Car, si elle est en réces-
sion depuis quelque temps, elle attire encore des clients. Il est bien évident que ces clients-la (les auditeurs
et lecteurs de ces marxismes) ne sont pas exigeants sur la qualité des produits qu’ils consomment, c’est le
moins qu’on puisse dire. Tant pis pour eux! S’ils aiment cette soupe, qu'ils 'avaient. Mais s’en tenir la serait a la
fois trés cruel et trop simple: on peut d’abord, en dénongant I'entreprise des ethno-marxistes, aider un certain
nombre d’intoxiqués a ne pas mourir idiots (ce marxisme-la, c’est I'opium des pauvres d’esprit). Mais ce serait
trés léger, quasiment irresponsable, que de se borner a mettre en relief (si je puis dire) la nullité d’un Meillas-
soux ou d’un Godelier. Leur production ne vaut pas un clou, c’est une affaire entendue, mais on aurait grand
tort de la sous-estimer: le néant de leur discours masque en effet I'étre dont il se gorge, a savoir sa capacité a
diffuser une idéologie de conquéte du pouvoir. Dans la société francaise contemporaine, I'Université occupe
une place considérable. Et dans I'Université, notamment dans le champ des sciences humaines (car ¢ga semble
plus difficile d’étre marxiste en mathématique ou en biologie), tente de prendre pied, comme idéologie domi-
nante, cette idéologie politique qu’est le marxisme actuel.

Dans ce dispositif global, nos ethno-marxistes occupent une place modeste, certes, mais non négligeable.
Il y a une division du travail politique et ils accomplissent leur part de I'effort général: assurer le triomphe de
leur commune idéologie. Sapristi! Ca ne serait pas tout simplement des staliniens, de bons aspirants bureau-
crates? On se demande... Ca expliquerait en tout cas qu’ils se moquent bien des sociétés primitives, ainsi
gu’on a vu: elles ne constituent pour eux qu’un prétexte a diffuser leur idéologie de granit et son langage de
bois. C’est pourquoi il s’agit moins de se moquer de leur bétise que de les débusquer du lieu réel ou ils se
situent: I'affrontement politique dans sa dimension idéologique. Les staliniens ne sont pas en effet n’importe
quels conquérants du pouvoir: ce qu'ils veulent, c’est le pouvoir total, 'Etat de leurs réves, c’est I'Etat totalitaire:
ennemis, comme les fascistes, de l'intelligence et de la liberté, ils affirment détenir un savoir total pour Iégitimer
I'exercice d’'un pouvoir total. De gens qui applaudissent aux massacres du Cambodge ou d’Ethiopie parce que
les massacreurs sont marxistes, on a toute raison de se méfier. Qu’Amin Dada, un de ces jours, se proclame
marxiste, et on les entendra brailler: bravo Dada.

Et maintenant attendons et restons a I'écoute: les brontosaures vont peut-étre braire.

Pierre CLASTRES.

(4) Et sur ce point, il y a bien chez Marx une racine du marxisme, il serait dérisoire de vouloir la-dessus le sauver des
marxistes. Ne s’est-il pas, en effet, laissé aller a écrire, dans le Capital que: [la citation manque].

- 6/6 -



